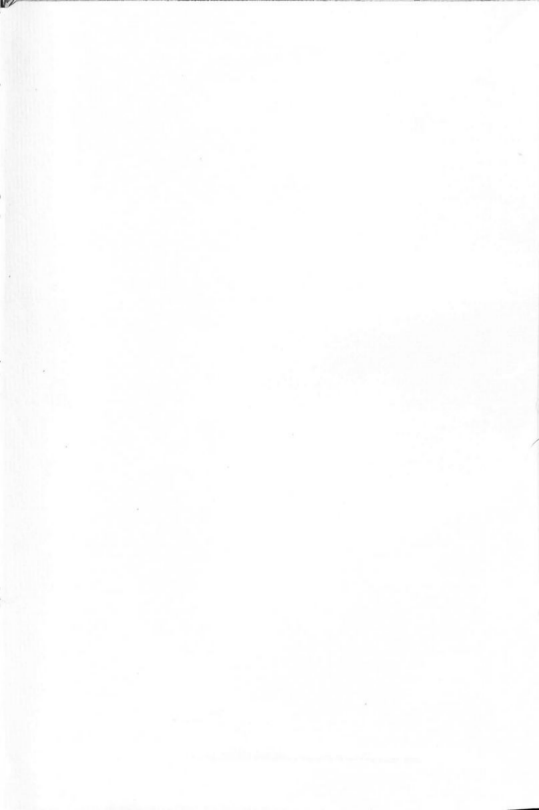
BIBLIOTECA SEMINARIO V. PORDENO NE BIBLIOTECA SEMINARIO V. PORDENO NE









Jug : 66/2

## LIBROPRI

MO INTITOLATO RADICE
ET FONDAMENTO DELLA
RELIGION CHRISTIANA.

NEL SECONDO CONSOLATO, RIA VITA DE PACE.

NEL TERZCEL VENIENTE MODO DEL ORARE A IDDIO.

NEL QVARTO DELLA VERA
ESSENTIA ET IMMORTA
LITA DE LANIMA.



MDXXXII



ER Molti spirituali e ben infiammati del diui no amore. Sonno stati in uarii & diuersi tempi con falubri remedii exortato. Et procurato la pro hibition de uitii & medesimamente la introdution de la uirtu, per el dar catholica & Christiana uita a lhuomo. Da qualí uolendo io hauere documento anchor che insufficiéte, & inhabile mi ritrouo. Ho preso ardir in una cosi ponderosa & importante materia, far questo breue tratatto. Confidatomi nella superna clementia che nelle spiritual sue attione, cosi al'indotto & inesperto, come al scientifico le gratie sue diuengono conferite. Et se con bona diligentia sara frequentara & ben examinara questa confusa & inordinata operetta non dubito che la lubre & util succo estratto sara de juelliche col gusto del spirito piu fiate letta sara. Et unche da uulgar & indotta persona c ia. Sara perho con bona coppia de sententiosi duti, & fondate sententie & docu menti. Tutta a laude del fummo Idio, & per utilita di amatori suoi. El qual supplico de sua gratia me soue-NEL OVARTO DELLA Anige & ing

ESSENTIA ET IMMORTA



MDXXXII



VOLE lo ingeniofo & bon architecto con boni flabilimenti fundar & fermamente condur li hedi ficii suoi. Et similmente el prouido agricoltore si sforza in ben disposto terreno con buone radice li suoi arbori piantare. Et se questi & simel altri mondani artifici nelli operati suoi con buono studio se industria no & hanno cura de ben condur ogni lor fattura. Molto mazormente esistimar si deue che el sapientissimo & Summo Iddio nella edification della Christiana fua fede con fundato principio & ben hedificate ordi/ natione l'habbi plasmata & stabelita. La qual princi/ paliter nello amor, et ristretta ogni substantia soa, hauendoní per el primo suo precepto cosi efficacemente co mandatoci lo amor fopra ogni altra cosa sua deita. Dal qual amor come cosa summamente & piu che niu naltra cosa necessaria alla salute humana. Intendo de far questo util & fruttuoso trattato, perche esistimo la infelice & mal fedel Christiana religion, ne habbide tali incitamenti massime indigentia, ritrouandosi tanto prostrata. Tepida & refredita de cosi perduto necessario calore del conueniente amor diuino. Dal qua le quelli che ne restan priuati, rebelli della Sancta Chie sia, & come infideli reputati sono. De questo adunque cosi necessario & ristretto obligo & primo mandato. Io diro adherendomi a quelli che hanno principio de cosi fundato initio. Proponendo uarie & diuerse Theologice conclusione & della necessita congrua de questo amor. Declarando le achadentie si a li reprobi de questo, come a li obedienti li premii, & pene adue-

nutoli. Et come questo amar, & obedir si debbe, ilche effer facile con natural alhuomo. Exponendo moltí bel li & fruttuosi notandi, & uerissime conclusione atale proposito dimostrando. Le qual cose se con buona di/ ligentia saranno, frequentate nel lezer, senza alcun dub bio prometto grande satisfatione de mente a quelli che de spirito haueranno gusto. sel el mus onur de con Molto mazongenz didunar fi dene das el freieniñi.

mo & furnmoddidio nella edificación della Clariff, ana

vacing laup n. I. a stilled in 22 panda in indicate

referencia sage of first sour tabilization for his

rento regiliran. Tepida & refreden de coli perduro northing erlore del consentamento distino. Onl qua le quelli che ne rellan privati, rebelli della sancta Chie

quelle amor. Declarando le selre Jeorie fi a li reprobi

## DEL BEL MODO DEL PRODVR

lí creatí in ordine de uno alaltro disceruendo, Qua lí in Dio con lamor tutti terminano. Et de la pena a lí disobedienti de quello & premií a lí amanti & obedienti. Capítolo Primo.



& grande Iddio nella creation & produttion del mondo, ui concorresse li attributi delle di uine persone. La potentia nella gran fattura nella machina mondiale de niente produtta. La sapientia nelle ben distinte & regulate creature. Et ter-

tío loco con la infinita fua bonta communicando & con cedendo a ciascuno delle gratie & bonta sue iusta la con decentia di creati, a cui piu a cui meno. Et come causa & principio del tutto talmente uolse regular ogni crea/tura che una allaltra discorrendo disceruisse. Si che cir cuendo el tutto in sua maiesta come in ultimo fine ter/minasse. Et come ordinariamente naturaliter se uede, li celesti corpi & si elementi, & quelli a le uegetatiue & sensitiue nature disceruano. Et ultimate tutte queste in ferior substatie al solo huomo glie sono suggete. Et lui come cosa piu subsime de li altri, per lo intelletto in/giontoli, uenendo in cognitione del suo Iddio, & ueden dosi per si gran beneficii & priuilegii cedutoli. Como

piu sotto si dira immortalmente obligatoli. Necessaria & naturalmente etiam li conviene che el suo ultimo fine che, e, il suo Iddio, come li altri descendere. Et questo, e, el natural bel ordine per sua maiesta instituito alle crea ture sue, che producono questo perfetto giro. Che in lui come ultimo fine uuole chel tutto terminato sia . Et quando lhuomo con suo intelletto e peruenuto alla ue ra cognitione de questo Iddio. Non pol far demeno che con ogni efficatia sua non lo ami. Dal quale amor ge/ nerasi poi la possession & fruition de esso Iddio, facendosi una medema cosa con lui. Come a santi martiri & buo ni suoi contemplatiui e stato conceduto. Et in tale diui ne ordinatione experimentalmente se uede, quanto infal libilmente ogni altra specie de creati nel ordine suo di sceruendo obediscono come e ditto. El modo suo riue/ rendo & amado el fattor suo Iddio, non deuiado ponto da questo bel suo con natural instituto. Et tutti quelli che da quetto congruo, & con degno ordine uolseno segregarsi deuiando dal suo debito fine, & insi solli accom modandosi, come membri decisi dal suo capo Iddio, han no precipitato & funditus ruinato, anchor che de la su/ prema angelicha natura composti furono. Et medesima mente el padre nostro Adam ponendo in si solo el fine suo : acerbamente con li posteri suoi rimasen battuti. Et se questi piu sublimi de nui per lesser disgressori nel ordine del debito suo fine, li su dato tanto castigo. Ne cessariamente & iudicar, & creder se debbi che mazor mente nel particolar de nui cosi diffetiui & a questo bel ordine manchanti in acerbi supplicii destinati siamo.

Qua le distingue el modo de l'amar Iddio, & in lui tutte le cose create a suo sine religando. Et in che modo da questo se declina, & si remedii per cio requisiti, con sondate conclusion terminando. Capítolo. II.

Ssendo sta nel bel ordine natural destintamente declarato come tutte le creature conuengono nel - amar el suo Iddio universal fattore. Et a questo l'humana natura effer obligata. Laqual deficiente nel ordine, & non si adherendo al condecente, & regolato fuo fine, a manifesta ruina declinano. Imperho uolendo con qualche salubre remedio in qualche parte riparar tanto precipitolo male. Daro principio inuestigando declarar lorigine del diuino amore, & qualita fua. Espo nendo prima due diuersita de amori, & piu nel mon/ do ritrouarfi. Cioe lo amor celeste, & l'amor mondano. con el celeste tanto se ama Iddio che di se stesso non cu/ ra . Con el mondano tanto se stessi se ama che del suo Dio non cura. Et in tali amori lhumana specie dilettan dosi procura, & dogni suo affecto in questo si termina. Et quando lhuomo al mondano amor se affettiona, in quello tutto se rilassa & affettionatamente tanto se ado pera, che ogni sua affettione operato suo, si corporeo come ogni sua spiritual potentia de lanima. In conside ratamente sottopone facedosi nel tutto al summo Iddio rebelli, & da lui dipartendosi. Et con ogni sua affettio/ nata attione del grande Diauolo subditi, & serui si fan: no. Dalquale come suo Capitano guidati sono, facen/ iiii

doli primo con le corporee opere auidamente fare. Et con le potentie de lanima, multo magis declinare, con la memoria recogitando, & delettando nel male,& con lo deprauato intelletto poi mal exordire. Et co il discor so del fauor del mal conseglio suo. Et ultimate con la deprauata & inferma uolunta, inganando, la fa elez/ zer quel piu expediente sia per la ruina sua. Et in questo modo deuíando dal uero fine & camín fuo deuengono infiamati de questo mondano amore. Et con questo in ordinato amar, cascano obcecati in tutti li uicii, perche lo desordenato amor , roba e fa lhuomo auaro , & simil mente lansieta de li honori contra lordine requisito, la superbia produce. Et medesimamente li sensuali appeti ti non debite usati, el uitio di luxuria produce, ne iqua/ li ogni difetto & turpitudine se contiene. Et se tale po/ tentie de lanima malo modo sono usate, necessario uen/ ne la destruttion del ben uiver humano. Si che come el regulato uiuer, & uirtu. El disordenato e uitio, el desor denato aduncha e, el dipartirsse dal debito fine che e'. Iddio non regolando in lui li concedenti operati fuoi. Veduto mo lorigine & nascimento, di dannosi operati, come discoperto male, facilmente sanar si puote. Et se per obliquo & ritorto amor , amor mondano questo e' causato. Per el contrario suo al debito & conueniente fi ne reducendo in Dio li amoreuoli suoi affetti & in lui re Aetrendo & ogni operation nella maiesta sua reduganza do. Et a lui ogni qualita de beni, concedutoni applican do, si quelli de fortuna, & de lanima, & del corpo etiam Perche cosi come da quella tutti conceduti sono, cosi re/

conoscendo in sua deita, come in debito camin ritor/ nando terminato fara . Come ha uoluto chel tutto pro/ ceder debbi & non come li maligni amatori de si mede/ mi che in suo sol uso hanno il tutto uoluto conuertir, facendosi li alieni beni per idoli suoi . Li quali pero be/ ni reduti alli suoi debiti fini senza diffetto alcuno usar si ponno. La roba con el conueniente fine in suo debito. uso non ui essendo el diprauato assetto di usarle. Et similmente li altri prenominati beni se in nel donator de quelli sonno terminati & regulati sonno & saranno tut ti beni. Altramente da simel ordine devianti sono, & fa/ ranno eccessiui mali . Si che tal beni & boni , & mali son no, quando dal debito, & indebito uso sonno dedut, ti. Et perche questi mondani beni hanno grande pode, sta sopra el maligno huomo, impero el buono & giu/ Ro Iddio, alcune uolte per suo suffragio & maggior be ne che le lieua & subtraze, & questo perche niuna co/ sa meglio puol estirpar l'amor delle cose mondane de l'animo del possedente. De quello sa l'aduersita & pris uatione nelle cose temporale, con patientia portate. La qual patientia e ben debita, se quelle sono sta leuate da quello che ce l'ha concedute. Et quando malo modo son no usate utilime, utilima detrattione e' & el possederle a quelli che regulate l'usano, & a Iddio le reconoscono, li e' fruttuoso . Per conclusion adunque de questo capi/ tulo della diuina dilettione, benche molto me habbi di lettato. Díco & concludo questo esser el suppremo & primo mandato, nel che consiste & fundalmente termi/ nar si debbe ogni humana operatione, elquale e' conca/

denato con la principal uirtu che e la Carita allaqual tanto siamo obligati. Et medesimamente lo amar el prof simo come se stesso . & questo amor a etiam la sua rela/ tion in Dio, perche si son obligati desiderar piu la salu/ te de l'anima loro come cosa finale de esso Iddio, che ha del propio corpo. Et per meglio inuestigar la qualita della debita dilettione, affermo non esser licito a l'huo/ mo far niuna operatione di bene sia de che sorte si uo/ glia, per suo solo principal fine della celeste patria acqui stare. Et similmente per el fuggire delle infernal pene. per esser ogni lor bene a tal fin fatto uitioso & uano non essendo al summo Iddio attribuito, ne per amor suo de stinato . Perche cosi uuole l'ordine uero che tutto a fine de Iddio & non per l'huomo operar & far si debbi . Et per ultimata cóclusione de questo capítulo pono che cui non rettamente osseruera questo mádato & che con ogni suo affetto non stabilira l'amor suo in esso Iddio sempre in peccato fara & priuato dalla celeste gloria in perpe/ tuo remanera.

De molti priuilegi & beni al corpo humano conceduti inclinanti al diuino precetto dela dilettion sua. Capitulo. III.

Er innumerabili & diuerli modi e tirato & necessi/ tato l'huomo alla diuina dilettione. Et ben che du ro & efficace pari tal precetto. Ha uoluto il sumo Iddio facilitarlo, & a quello pronti farni, per la cotribu/ tion de infiniti beneficii attribuitoci, de parte de quali co breuita farro espressioe. Per dar maggior forza al presen

te trattato de tal debito & conueniente amor. Et prima della nobel sustátia corporea & della produttion de l'hu mano corpo, dico che auati la creation fua, li uolfe el glo riolo Iddio preparar, una amena & dilettiola habitatio, ne, che fu el modo copiosamente ornato de uarie delitie. per folo uso & a beneficio de l'huomo, & al fuo iperio el tutto sottopose come auanti fu ditto. Et questo bel suo princípio có ogní depedentia sua, nó per bisogno che de l'huomo hauesse fu fatto. Ma solum fu p libera & grata fua liberalita, uolédo nel huomo infunder li foi abudati benefici & gratie p effer de sua natura cosi diffusiuo. Seco darie diuene poi alla pduttion del corpo humano có gra distimo cumulo dottato de perfettione di purificate ele/ mental materie creandolo & talmente organizzadolo,& d'ogni qualita sua destinguedo, che ben in quello si ma nifesta la gradezza del fattor suo, a si ben nobilitarlo. Et etia nella forma del corpo suo diuersificadolo da tutte le altre specie d'animali, con la eleuation al cielo delli mem bri suoi, che ben da initio che al suo Iddio ordinati sono. Nel qual huomo sonno contenuti ogni altra sustantia, & qualita de corpi creati, che in lui tutti confluiscono. Et pero le denominato minor mundus per la partici, pation di tanta eccellentia in sua produttion li su dato, per farlo degno recettaculo & uaso della spiritual ani/ ma essendo come uestimento suo destinato. Terrio poi molto maggiormente dalla fua bonta diuina e' sta to priuilegiato de quatro sublimi stati de perfettio/ ne. El primo del effere che e' grandissimo, per che dal non effer al effer, e' massima, disporportione & distan/

tia che e' dalla prinatione a l'habito, che nulla equi, paratione ui e'. Ita che senza dubio e' meglio reputato l'essere delli dannati chel non esser . Per non se posser ri/ trouar nulla maggior imperfettion chel non effer che e' cosa indesiderabile. El secondo bel stato donatoci, e' el stato dello intelletto, nel quale intellettual grado ui si ritroua infinite distantie del simplice esser di altri crea ri essendo el discorso intellettuale quodammodo diui/ no. El terzo stato & qualita e' quello della gratía per el qual l'huomo e fatto abele & capace della diuina gratía, cosa tanto supprema & alta che niuna maggior nel mondo dal grande Iddio conceder si puole . Per esser la uera sustantia de l'anima, senza la quale per morta e'reputata. Et l'ultimo quarto stato e'quello della glo ría a l'huomo nella celeste patría apparecchiato & pro/ messo, che e bene in superlativo stato, & grado im/ maginabile, con el qual grande priuilegio & dono l'huo mo fruisse & possiede la divina essentia. Li quali benefit cii uanno in augumento de l'uno in l'altro crescendo in massima perfettione. Et se questi da l'huomo conside, rati saranno senza alcun dubio produra in lui tanta affettuosa dilettione al donator de tanti suo beni che facilimo li fara & con naturale la obedientia de si ne/ cessario precetto. Vitimate per el quarto suppremo pri uilegio a nostri corpi cunferito, concludo che quelli corpi che a l'anima saranno subietti. & che al suo Iddio con l'amarlo disseruiranno. Saranno alla diuina gloria tali corpi con le loro anime subleuati, & dedutti:perche cosi come de qui nel operar bono uniti forno el medemo per giustitia

per giustitia nella gloria se li conuiene . Laqual corpo, rea reunione etiam se conuene, estendo l'anima parte del corpo: & se questa parte con el suo tutto non fusse uni/ to, saría cosa imperfetta. Et poi tal separation de l'ani ma dal corpo fu uiolentata. Et li motti uiolenti no fon no perpetui, impero el corpo a l'anima conuien che se unischi & con simili catholici argumenti, se proua co, me se tene la resurrettione di corpi. Et mazzormente co questi se conclude: che l'anima dal suo corpo separata naturalmente appetisse el reunirse a quello. Et se in ta/ le appetito & defiderio l'anima permanesse, non saria la felicita & beatitudine de l'anima completa. Perche alli beati nulla cosa li puo mancare. Et pero el suo corpo desiderato se li conuiene. Adunque alli ben regolati cor, pi, & debitamente uissuti, per mazzor sua dotta, la glo ria li e' promettuta. Et perche innumerabil sono etiam li preclari beneficii & doni dal suo Iddio ad esso corpo prestati. Non uoglio pretermetter che da l'ornato della Sua loquella non dichi, essendo unico & singulare dono non ad altri concesso, accio con quella laudar e ringra/ tiar el fattor suo possi, & con quella li cordial suoi secre/ tí l'uno all'altro appalesar si possi, & con quella la con/ servation de lor corpi impetrando nelli condecenti beni. Ma fopra tutro per el beneficio de l'anima questa loquel la usar & adoperar si debbe in assidua & prontamente deprecar el creator suo, in tre opportune & molto necessa rie petitione. Cioe la uenia di peccati loro, la gratia de Dio giustificante, & la gloria beatificante, & d ogni ale tra petitione infruttuosa & uana reputar si deue.

De le tre potentie de l'anima a similitudine de le diuine persone & ad imagine sue produtte & come lo amar Iddio e' naturale. Capitolo. III.

T Ssendo stato nel precedente capítolo satís declarato L' de li gran doni & dotte de l'humano corpo. Con piu couenientia descendero in denottar della intellettual ani/ ma, di suoi singular beneficii & priuilegii, accio che ma/ giormente ricercato tanto cumulo de concessi beni, più cattiuati restiamo nel amar el liberal conceditor de quel li. El qual fatto che hebbe con tante prerogative & ben organizzato humano corpo . In quello instante l'ani/ ma li infuse de spiritual & preclara sustantia, & senza altro mezzo ne materia, la sua diuinita lo creo, & tal noua produttione in uirtu delle diuine persone fu fatto. Come nel crear del mondo fu ditto, che fu, che el tutto treando dixit & facta fuit. Et nella produttion de l'huo mo la diuina essentia conuocata su in plurali. Dicendo faciamus hominem ad imaginem & fimilitudinem no stram, dimostrando la preminentia & principato de tan ta fattura. Laqual anima ad imagine de Dio fatta, per le tre sue potentie, si dinota che co le diuine persone l'huo mo a correspondentía. La memoría con el padre per lo attributo suo della potentia. Con el figlio lo intelletto. Et la uolunta con el santo spírito si assomiglia, le qual potentie in una sol anima confluiscono in essa sola su/ stantia, & semplarmente come nellindiuinis aduiene. Et anchor che tale potentie una da l'altra destinte siano. nelli operati suoi ordinariamente in uno medemo effet/

to convengono & sono simul congiunti. & suo officio & operar della memoria e de dedur le memorate & im/ maginate materie allo intelletto fuo, fenza li quali fug getti esso intelletto non puo agere. Elquale poi adopera nelle cose & specie appresentatoli, & in quelle discorren do giudica & conferma. Et tertio loco el tutto alla uo! lunta se deduce, & lei ultimate come libera e del tutto madonna diffinisse & sa sotto protesto de bene eleg/ gendo sempre quello da suoi sensi li e'appresentato. Et perche questo progresso & natural ordine suole aliqua/ do in bene, & quan do in male terminar, impero bene ricercar & confiderar si debbe li operati della uolunta. &doue el mal fuo se origina. Pero che reconosciuto quel, lo , con debito regolamento al conueniente suo fine con facilità el tutto se conduce. Essendo per sua natura la sustantia de preditte potentie nel bene maggiormente fondate & non nel male come per el consueto corso decli nando se dubita. El che se fusse dal fattor suo tal cadi/ mento faria. Che abfurdo & impossibile e' pur de pen/ farlo. Ma dal mal uso & da prauata consuetudine hu/ mana, tutto uene, ingannata prima la memoria in me ditation prophane, & con quelle cibando de malí re/ memorati diletti, lo nagabondo intelletto uiciato nel/ lo affettionarsi alli inganneuoli dilettiosi sentimenti. Da quali precipitossi trabucchi ne risulta. Et con tali de testandi errori uenne poi la uolubel uolunta infettata laquale corrotta da tanti fallaci discorsi persuadenti la configlia, & fa che defraudata la uolunta al male fotto. protesto de bene ellege per che non altraméte el male da

la uolunta elegger se pole. Et in questo modo da mali/
gni huomini restan impregionate & astrette le tre belle
prenominate potentie, che con si nobil principio alli at/
tributi de le diuine persone se assimiglian come su ditto.
Alla similitudine mo: & participatione che essa anima
ha con la diuina essentia. Dico la sustatia sua esser tutta
spirituale informante & uiuisicante el corpo que dat esse
rei, & de tutta in esso corpo & tota in qualibet parte de
quello, & permanente sempre in sustantia sua. I qual
sonno tutti singulari assetti & dispositiui nella rational
mente humana, d'uno immortale obligo al donator de
quelli, & grandemente necessitando alla diuina dilettio
ne giusta el condecente suo principio, nel quale ogni per
settion de uita se contiene.

De le quatro potentie con le quatro sue desensiue uirtu per la salute de l'anima a similitudine delle quatro complesion nelli corpi in che la sua uita consiste. Capitulo. V.

Olendo come e' preposto di mostrar li innume rabil beneficii & doni alla humana natura con/cesse & con tali effetti medesimamete tirar l'huo mo alla dilettion diuina. Seguitando per unaltro modo diro pur de la potentia de l'anima, esser quatro cioe' la irascibile, la concupiscibile, lo intelletto, & la uolunta, a lequal doue disetto & mancamento susse, de prestante remedio li e' ben proueduto, con el suffragio delle qua tro uirtu cardinale, con le qual se tal potentie associar se

uoranno

uoranno, in nullo deprauato cadimento inciderano, cioe' alla irascibile, essendoui deffetto con la fortezza se accó pagna accio che con tale moderame se li souegni, alla co/ cupiscibile se alle uolupta & libidinosi appetiti inclinati fulle, la temperanza in sua unione se li conuiene, con le qual ordinata mente son regolate, alla terza potenza che e lo intelletto accio per la ignorantia non caschi nel discorrere suo & elettione, la Prudetia per copagnia li e'do nata, con laqual uirtu essendoui el fondameto de l'amor & timor divino saranno sempre alla uolunta boni effet/ tí pponutí, & a quella el ben sempre persuaso, alla qual quarta potétia della uolunta per esser la supprema & da quella ogni bene & male ha el suo origine necessaria la giustitia se li conuiene per esser bene condecente a tal supprema uirtu de grandezza della uolunta, & si retta/ mente queste duo unite procederanno, non hara mai lo/ co nella uolonta, niuna iniquita, & a simili tutte le altre saranno in tal compagnia ben guidate & unite che li/ berate saranno le potentie animale da ogni infirmita ma lígna & faníssima l'anima fara conseruata, come allí ra/ tional corpi naturalmente aduiene, che quando in quel lí ue concordantía, nellí quatro elementí de qualí com/ postí siamo & che l'uno no predomini l'altro: & che nel le debite sue proportione tutte consisteno, allhora e' quel corpo fanissimo reputato, l'acquisto & conservation de laqual fanita de corpi, non cofi nel dominio de lhuomo è'. Come la falute de l'anima pero' che la uera fua falute nella fola uolunta de l'huomo confifte & depende & ne/ cessarie da lei conuien che uenghi & come libera & non

'a cielí ne ad altra corporea cosa sottoposti ne impedita, puole & sa quel tanto li piace. Ma la salute de li corpi, nó cosi per la ben disposta uolunta ne industria de l'huo mo acquistar se puole, ma quel solo che ha corpi celesti. Et a concordanza delle complession sue far uoranno, co/sa che per sua salute la uolunta, nello intelletto bastar si puote. Come per l'anima el suo uoler supplisse, & per conclusion di questo capitulo hauendosi di sopra mani/sestato el modo del sanar de l'anima, e'ctia bene che cono sciuto sia, quado infermata quella si ritroua. El che si ma nifesta quado alli sentimeti suoi la giocondita e gran di letto obediendo quelli tutta se conduce, & de così perni/cioso morbo infettata. Pero deprecamo il summo Iddio di tale mortal morbo ne subleui infundendoci nella hu manamente el necessario amor suo.

Della grandezza del líbro arbítrio, & a nullo fottoposto & come l'huomo piu nobilitato che l'angelo, per gratía & in gloria, & de duo sustantie create ue nendolí piu gratíe che Adamo. Cap. VI.

Ella potentía de la uolunta anchor che molto sia sta ditto & pur tanta la grandezza sua che e' ne/cessario in quella anchor continuare, & toglisso lo initio de cio dal libro arbitrio, dir si puol, piu nobilmente a l'huomo che a l'angelo li sia sta conceduto, esfendo la liberta de l'homo piu ferma pmanete ch'a quel la de l'angelo. Che come se uede quella del puerso p suo uilipedio nel male senza piu potersi mutare se glie consirmata, & la proprieta del libro arbitrio de l'huomo e in lui talmente confirmato che niuna uiolentia rapir glie la

puole. Ita che lícito e' el dír che nel don dal grande Iddío ordinariamente li puol esser leuata, & re uera questa e' quella fol cosa che con ogni fermezza l'huomo dir puo le hauer libero dominio della uolunta sua, & al suo libi to far quel tanto li piace come cosa a lui sola piu che niu n'altra propia. Et d'ogni altra qualunque che sia de nui non nostra, ma della fortuna esistimar si debbe. La qual uolunta & arbitrio nostro anchor che dal primo Padre mal la fusse custodita, non e' pero' nel huomo tal potentía diminuita. Immo con maggior & piu prestante sub/ uegno, dal prestante Iddio e' stato redemuto & subleua to come quello che la falute de l'humano geno grande/ mente procura con incitatiui spiraculi, & splendenti diui ni suoi raggi. No altramete possendo el libero uoler no Aro ordenariamete coffringer. Quia q fecit te fine te, no saluabit te sine te, ma li divini lumi i mal disposti sugget ti fruttificar no puole. Lagl mala dispositioe no da niun altro peruene, che dal mal uso de l'indurato & mal habi tuato huomo contrafacente al suo sublime originato, non solum de prestante liberta dottato, ma come in que sto principio fu ditto, de duo etiam singular prestantie procreate, spiritual & corporal in uno subietto dedutte. & per suo condecente origine el spirito piu efficacemente domina, che le corporal sustantie, & per original giu stitia talmente la carne al spirito li era sottoposta & sug getta che niuna rebellion li faceua, & la superior parte de l'huomo che e' la rason, totalmente in quel principio signoreggiaua. Et questa chiamata la original giusticia a datto al spirito & alla carne li luochi suoi, ne promet/ teua fra esse sustantie disordenamento alcuno, & con tale Suppremo & regulato ordine . Iusta lo natural finstitu/ to suo de rason, hauería l'homo sempre uisciuto, ne mai la carne dal spiritual dominio saria departita, se'l peccar de Adam no hauesse tal bella giusticia destrutta, & l'ho mo nel primo stato della innocentia posseua peccare & non peccare, patire & non patire, morire & non morire. Ma per el peccato fuccesso poi nel secodo stato della col pa peruiene nelquale sé conuien peccare, & non si puole non peccare, & similiter patire & morire ne altramente far si puole. Et poi al terzo stato della gloria nel quale non se puol peccare ne patire ne morire, & questi duo ul tími con necessita sonno. Ma el primo de liberta era. La qual liberta del libero arbitrio p el primo peccato e mol to diminuita & in gra parte destrutta la possaza della li berta humana hauedoci del tutto tato suppmo dono de l'original giusticia perduto essendo l'humana generatio ne tanto prostrata & prona inclinata al male, che per ne cessita par che conduta sia & essendoui tanto cadimento aduenuto per diabolica suggestione: che come padre de iniquita inuido & nemico de l'humano bene, in tale rui noso stato hauería sempre procurato el stabilimeto suo fel diuino padre con la infinita clementia fua non haues? fe con ardente sua carita de maggior suffragio piu pre/ stantemente subuenuta la sua amata natura humana, la qual có magior eccellétia che prima fu p gratia redemu ta facedola piu capace, & nella gloria habilitata de quel prima nel stato della innocentia per sua natura li era da to, che piu nobilmente che l'anzolo in qualche parte la

superato in gloria, alqual grado & per gratia datoci, & con maggior uirtu relistendo & combattendo l'huomo e'in maggior perfettion peruenuto de quello che sol per natura a l'angelo lí fu dato, & al primo padre per la in/ nocentia concedura. Perche per el cadimento hauendosi tanto perfetto restauro acquistato, piu a l'huomo li e'sta to de giouamento questo, che alla simplice loro na/ tura in che furono condutti & creati. Impero degnamen te con la chiesia possiamo decantare. O felix culpa que tale & tantum meruit redemptorem. Essendo adunque cosi perfettamente restaurata la natura nostra dal cadi/ mento suo. Non debbe pero' diffidarsi l'huomo per la perduta original Iusticia, & del lasciato stato de la inno centia sua con el fomite & inclinamento del peccato piu facilitato, perche non cosi sono li sensi alla ragion sugget ti come allhora foleua. Immo par che co molta forza al spírito se facino rebellí, pero' che se de preditti priuilegi & doni l'humanita su spogliata, no e' pero' la forza nel uigor del suo libero arbitrio in lei ponto diminuito. Im mo l'humana uoluta piu che prima da maggior obligo tirata, maggiormente fara l'officio suo, & medesimamen te la essentia & uiril sustătia de l'huomo quale e' l'essere rationale, in suo uigor piu che mai subsiste. Con laqual fua potentia & natural fustantia, e' grademéte facilitato l'homo a bona & uirtuosa uita códure, come meglio & piu distitamete nel subseguete capitolo declarato sara. Delle due potentie che con grande forza conduce l'huo/ mo al bene, cioe la libera uolunta & l'obligo de l'amor diuino con liqual uniti effetti l'huomo alla celeste pa/ iii

tria uien condutto. Capitulo. VII.

El precedéte capítolo essendo sta ditto della espo liatió fatta alla humana natura della original iu sticia & del pduto stato della inocetia, & come p el diuin restauro piu nobilmete p gra e'sta reintegrata & refermata le aíal potetie, & co prontitudine facilitado el secolutione secolutione secolutione de la secolutione secoluti el spual uiuer, faro mo cotinuatioe indemostrare come p sua natura el tutto có facilita nel bene subsiste. Et prima della uoluta che e' suppma potetia, e sua pprieta lo ape tire el bene, & doue e maggior cumulo de bene, iui piu si diletta p esser quello el natural suo obietto, & ben che ua gabonda uadí la uolúta nellí terrení bení dílettadofi, nul lo satiameto pero ui ritroua ne mai si afferma p la nobi lita sua. Perche in queste pphane cose & istabile felicita, far la nó puole, & a questo uiene cosi ingeta la mente de l'huomo che sepre negotiado ua per puenire al pfetto & sumo bene el que de q nullo mó attinger si puole p la ica pacita humana p confler nel solo Iddio, nel ql sono cote nute tutte le pfettiõe & ogni cumulo de bota, & a queste Iddio necessariamete deuenir si debbe, p quel che la uolu ta sua satiar & felicitar uuole co el deuoto meditar & co téplar sua maiesta. Perche cosi p sua natura coe se puol, facedosi impsetta unione fruedo & possedendo quello, a questo desiderato ultimo fine de l'aia etia de qui geta & trangllitata sara. Allaqual aía no meno pfettion fu data de quello a tutto el resto di creati fu cocesso, a quali giu sta le specie loro felicitati & acqetati sono, si a quelli che giusta l'instinto de sua natura uiueno, come el resto che co el suo ordinario appetito discorredo uano, qual tutti

aloptato desiderio suo senza ipedimeto de alcuno ostacu lo puengono, & al folo feruitio de l'homo come suo de/ stinato fine, obedicdo sepre deserveno, & se alla in ratio nal creatura a dato p suo natural istituto a questo suo fi ne puenire, a forciori alla ronal aia che a piu lublime fin attige: che e'il suo Iddio li sara cocesso co facilita ad esso fine coducersi, se con la libera sua uolunta co rettitudine descender uorra. Et p meglio de tal facilita parlare, per unaltro modo li humani operati distinguo. Et cocludo che cosi come p forza della uoluta el tutto se fa, co equale potétia & efficatia có simile, medesimaméte l'amor nel le action humane coopera. Et se licito fusse dire che doue e'immélo amore, iui e'ulurpato el principato delle man della uolúta, p la gran forza de táta fua potentía, che co me manifesto per li effetti se uede, e' tale, che sotto el suo imperio par che el tutto sia captinato, & che costtetta la uolunta li obedisca, del qual regolato & obediedo amor come nel secodo capítulo fo cócluso in duo distintion fu posto cíoe lo amor celeste, & lo amor terreno, & della for za dello diuino amor per conclusion della facilita propo sta al ben operar. Dico che se l'huomo cofermato nella uigorosa potétia sua, uorra bé essaminar li preclari prinz cipi de sua produttione, la prouida gubernatioe, & el co servar humano co el inestimato beneficio del divin amo re restaurato & có tanto cumulo de gratíe alla redemu/ ta natura subleuata, & ultimate la promessa gloria, non pora l'huomo da tanti efficaci effetti, per necessi/ ta constretto contenersi de no ardenteméte amare el tan/ to gratioso donator suo. Et cosi etiam nel secondo B íííí

amar de prophane cole terrene, lo ingannato huomo afficionatamente alle prospere mondane se conduce, che auídamente in questo amor mondano e' prostrato, & se in tanto disporportione di amor come se uede dal celeste amor al fallace mondano ben si conuien che al celeste la libera uolonta, al maggior bene se adherisca, & con tale facilita, e la uolunta de l'huomo tanto constretta, che ne l'amor diuino affirmato tale unione, co la quale li spiri tual contemplatiui infocati nell'amar lo amorofo suo Iddio. Et talmente digustandolo delettados, el possedia mo che ben poi ne succede che gustato spiritu decipit o/ mnis caro. Et có piu facilita el precetto del celeste amor procurano de obedire, usufruttando el bel ditto de san Paulo. Diligétibus deo omnia cooperantur in bonum. elche non così alli rabidi amatori del fallace mondo con fue tante delitie gli aduiene, per esser dal falace suo amis co diauolo in precipitio cosi malamente condutti.

Delle due sustantie in che e' l'huomo coposto, & come per sua natura meglio nella spiritual puo agere, & similmente per sua uiril sustantia se fa dissimi

le da brutti animali. Capitulo. VIII.

A forza de le gran due potentie in uno congiunte.
essendo sta de quelle declarato, & Massime nel cele
ste amore che nel ben operar tiene el principato, re
stando per probata tale conclusione, non dimeno nel pre
sente capitulo piu stabilimento deduco de molti natural
operaegni despositiui & necessitante l'huomo al falubre
operare, & prima che essendo esso huomo de due nature
& spiritual & corporal composto, có maggior ue hemes

ci incitamenti alla spiritual uita condescende per la gran de zza de su a nobilita che có maggior forza p sua natu ra l'huomo al piu pfetto se conduce. Et per non fare uili pendio a cosi prestante sustantia, dico che quelli che alla imperfettione della corporea se sottopongono non el faz cino faluo che come uiolentati & condutti da diabolica tiragine contra operando alle spiritual forze. Le quale non pero' sonno debilitate ne l'huomo se ben l'original Iusticia glie sta subtrata, perche non in altro l'humana natura dannifica, saluo ne l'hauer posta discordia & con trouersia fra el spirito e la carne, uolendo de quella el do minio & contra el spirito calcitrare, & nullo modo come debbe sottoponersi, come li diabolici maligni suoi segua ci con uiolentia fanno a cosi spiritual ordinamento de na tura opponendosi, & per meglio in tal discorso seguire, la forza della proprieta de l'huomo anchor ui si propo/ ne, che e' per sua proprieta rationale denominato, laqual qualita in suppremo priuilegio de beneficii li redunda. Perche altro no uuol dir ronale che dominator di sefual di suoi appetiti, che in sol lui p suo origine cosiste, assimi gliandosi al prudente carratiero che ben li tiranti suo ca ualli gouerna & guida accio la carretta in precipitio no cadi. Et medesimamente la rason ne l'huomo, che i suoi sensi refrenando non gouerna, accio l'anima in ruinoso profundo no tiri, questa rationalita de quella che a l'ho/ mo dalla forma & esser suo ,& per questa da tutti li ani malí se fa dissimile. Da laqual quelli che no regolandos se divideno, & alla bestial & voluptuosa vita se rilassa. no, al bel suo instituto cotra fanno, & de taro uilipedio che cosi uilmente dal suo natural se desabrazzano nego riando & al brutto animal assimigliadosi se adheriscon, e molto ammirado che de si prestate natura se spogli, & co uoluptuosi appetiti no piu rational huomeni, ma in/ rational animali denominar se debbino, non sono gia li uoluptuosi uitii de proprieta de l'huomo, & a questo ta to lasciarsi uincere da quelli, & pur inhumano, & pur co tra tanti co natural ligami in tal modo piu difficile lo inciederui, el contra tato cumulo de ben regulati institu ti dimostrati. Et pur piu facile el uincer el male con el be ne, che el bene có il male, & se dalla natural humana pro prieta l'huomo non uol suo documento nel moral uiril suo uiuer, salté nel immitar tutto el resto delli altri crea ti sforzar se debbe, quelli tutti con el suo instituto & re gula de natura a confusion sua che senza alcun preteri/ meto uiueno, perche come se uede in tre sole sorte & qua lita de uite ciascu creato sua uita coduce, & prima con la natura, con lí appetiti, & tertio có la rasone. Con la natu ra le innanimate creature infallibilmente nell'esser suo si adoperano & fanno, & li altri inrational nel secondo mo do con li appetiti che per suo proprieta li e' dato nel suo uiuer plegueno & con tal suoi natural appetiti se conser uano & le sue specie producano. Et con stabilita giusta la proprieta sua cosi fanno. El terzo modo & límitation de uita, e' quella de l'huomo al qual solo la rason se lí da per suppremo dono non ad altrí conceduto, el qual ingrato suppeditandolo & da si nobel natura segre gandosi demesso el natural suo de rason a uili animali se unisse & simiglia & modo suo con la seconda appetito.

sa uita se nutriscono & fanno, & in tale impropria uitio sa uita desgratiato piu delli altri el misero huomo e nu/ trito, facedos con similia quelle specie animale a cui piu i fuoi uicii fi affomiglia & fon conformi ne quali fon fo mersi. O inconsiderata grande insanía ? & dementia hu/ mana?in tanta grauata cecita sepulta che de tanto fallo non uede lume. Nobilitando & maggiormete piu elisti mando la matería qual e' la carne corporea, che la forma che e' la spiritual'anima. Que dat esse rei, nel hauer posto tanto impetuolo amor nelle delitie mondane, antiponen dole al creator & fattor suo, deturpado & in obligo mo do el bel ordine preuertendo. O ben felice quello che al ben instituto suo de natura se adherisce & giusta l'impe río de sua rational uolunta in tanta liberta constituto desserue, perche quell'huomo che in suo dominio se man tiene, no hauera mai repugnantia da sensi. Et allhora li sentimenti suoi in rason se couertiranno & la rason nello intelletto, & la intelligétia in dio. Et tale diuino progres so alli ben habituati nel rational uiuer aduenir suole, & in opposito alli sensual & uoluptuosi mondani nella in/ satiabel inquietudine sua se ne staranno, con el perdime, to di celesti & giubilanti gaudi, de quali el benigno Id/ dio prouedi che no gran quantita siano come se estima che sara pel grade cadimento che sa l'humano corso che dal ueril suo instituto par che quasi tutti declinati siano, come deplorando quel sauso philosopho diceua, che con l'accesa lanterna andaua per el mondo cercando se al cuno huomo ritrouar potesse. Et pche li pareua che dal debito suo fine tutti declinati fusseno, disse non piu huo/ mení, ma folum con la effigia loro ritrouato haueua per che dal suo natural caduti erano, & non piu huomení ap pellandi fusseno. El che dalla carrentia de l'amor diuino rutto depede, & che macatoli el necessario timor & amor uerso Iddio tal maligna suauita conduce, & in opposito el bono habituato nel uiuere con el gratioso timore de Iddio, el suo uiuer prosegue. Et per fare differetia el buo no dal malo uien ben conosciuto el buono temendo el male uiuere, & el malo, el mal morire.

Delle tre sustantie cotenute nelle essentia de l'huomo & come perpetue staranno da quelle se conclude la reunion de corpi a l'anima, & come el stato humano e' preferito a l'angelo.

Capitulo. IX.

Er maggior & piu particular declaratione della grandezza de l'humano stato, in supplimento del preterito capitulo, accio l'huomo piu ardente sia nel debito amor diuino. Dico come nel coposito delli hu mani corpi ui si cotiene la psettione delle tre sustatie, che no piu quatita ui si troua. La prima e'l'angelica sustatia laquale e' pura spirituale, poi e' la pura corporea che son no li celesti corpi & elemeti, legi tutte senza alcuna materia ne altra mistioe su da Iddio pdutta. Et la sustatia terza e' l'huomo che coposta & mista delle pditte due, cioe' de spirito & de corpo come pauati su ditto, lequal tre sustantie modo diuino nel solo subietto de l'huomo son cotenute, co l'aia che spirituale l'agelica e' cosimile con la

con la carne e' el corpo humano, la pura corporal a sua conrespondentia, & la mista sustatia per si sola subsiste & e' come media fra le prime due de tali estremi partici/ pante, de qual tutte sustantie che dal summo Iddio sen/ za lo interuento de alcuna seconda causa sonno procedu te. Come cola sublime essendo emanate da tanto poten/ te artifice, no sonno sottoposte a corruttione alcuna per conuenirsi cosi alla fattura de si grande auttore, impero nel perpetuo stabilimento permaneranno le prenomina/ re fustatie, & cosi come l'angelica natura ha el stato suo perpetuo, & lí celesti corpi dopo el giudicio più illumiz nosi & in sua fermezza staranno, similmente etiam l'hu/ mano corpo con l'anima fua unito come le altre in per/ petuo permaneranno. Ma con meglior stabilimento per la gloría ingiuntoli che non cosi a celesti corpi puol succedere, per la incapacita loro. Si che tale deifico effet to de produttione senza altro interuéto accadutoci accio non fia frustratoria e' ben condecente & cógruo che sem pre permanghino, altramente tale opera Teria defettiua & imperfetta se alla corruttione la fusse sottoposta, & pero' catholicamente se tiene l'anima con el corpo esser per reunire, & in perpetuo duraturi. Et perche tanta abu dantia de beneficii per la nobilita de l'anima peruengo/ no, per la essaltatione etiam sua. Dico che oltra la deifi ca similitudine in quella contenute per le tre sue poten/ tie. Come fu ditto, e' la spiritual sua potentia tale che e' ditto effer paulominus ab angelis. Ma quo ad gloriam piu nobilmente che l'angelica natura e' sta sublimata,& con conuenientia degnamente fu per la maggior forza

de l'huomo. Che in uirtu sua acquisita con l'aduersario mondo pugnando & con sua industria restitendo & co continuation acquistando. Per el che e' stato meglio che l'angelo alla gloría subleuato. El che non cosi a l'angelo aduene, ma co simplice sua natura e' co picciol spacio de consentimento, tanto premio li e' succeduto impero ne l'huomo la forza della gratía piu li soprabunda de quel lo a l'angelo lí fece la fua simplice natura, & p che la gra tía presuppone grá merito li ha pur piu coronato de glo ría a l'homo, el qual etía nel téporal par che habbí qual che preminentia da essa natura angelica, che per seruitu fua in suo gubernaculo, li e' dato etia el continuo moto de celesti corpi sol p beneficio de l'humano geno per la produttion &coleruation sua, & pla particular distribu tion etia de uno angelo a cadaun huomo p sua custodia datto, che lo deserui, che pur queste cose denota la gran, dezza humana hauendo preminétia sopra le spiritual su stantie. Et se in queste, a forciori molto piu nelle corpo/ ree, essendo quelle per origine suo tutte a suo piedi sotto poste, &per proprieta de questo huomo, in lui ogni mon dana cola le restringe & se conuiene, & dele spiritual e' etia capace. Impero degnamente quel sauso disse, quod queris intus habes. Et queste tanto prerogative de l'ani ma lí ha uoluto el grande Iddio communicar, come cofa quasi condegna: essendo quella per ultimo fine de sua ma iesta creata &produtta, & bisognaua che tal nobilita fus le, per far el principio al fine fusse adequato, & corre/ spondesse. La qual anima tanto piu e' felice & quieta quanto piu al fuo fine che e' Iddio fe accosta & unisse &

tanto resta discontenta & infelice, quanto da questo suo fine se discosta e s'aluntana. O infinita clementia & bon ta diuina. O inestimata grandezza de dilettione, che co tanta abundantia'de ardente carita questo gratioso & be nigno padre alla fua tanto amata natura, humana hab/ bi uoluto con tanta affluentia de gratiofi doni largitoli Chi e' adunque quello capace de tanta malignita, che dir possi non ho causa de amarlo ? Chi e colui che escusar se possi & dir non lo posso amare? Chi e' quello che dannar possí uno si condecente & facillimo precetto. Niuno per certo humano intelletto potra mai, ne di tanta ignoran tía ne de si grande perfidía hauer capacita senza el díabo lico suffragio, che non affermi a tal comando effer de/ gnamente fottoposto, & che con ogni reuerentia non se rendi captiuato a cosi necessario precetto. Prendendo etia documento da tutto el resto de generation de creati, li quali giusta el natural suo ordine con summissa reue/ rentía mai dalla obedientia fua mancano. Li celesti corpí sempre girando, & con fermezza con lo ordíne suo influiscono, & giusta el fine suo fanno. Et medesimamente tutte, si animate, come inanimate crea ture, con el corso de sua natura discorreno e non de/ uieno, & giusta el suo ordine fanno. Et perche non maggiormente far dourebbe l'ingrato huomo cosi no/ bilmente in tanti suppremi doni & beni stabilito, & con el libero & uiril fuo fato, come e' tanto obligato obedire, & al suo tanto benisico sattore con massima di lettione perseguire, come da si potete incitameto captiua to. Et ben se manisesta in ogni natural potetia de creati

che sue uirtu perfice nelli operati suoi. Et cosi etià l'huo, mo piu e' fatto perfetto quanto al natural suo de rason se conduce. Ogni agente adunqua per el suo fine se ado pera & ben e' prudente quello che al suo fine le cose ben producono, & massimo bene si sara quando aloptato si, ne del suo Iddio peruenuto sara.

Capítulo decimo nel quale del diuino adoperar se dice abintus con le diuine persone, & ab estra con la natura & arte & in che sonno distinte. Capítulo. X.

Ten che ne i precedenti capitoli nelle coclusion pro poste se habbí satis esposto dellí moltiplici obli ghí che fa l'huomo al suo Iddio e' constituito in massimo suo debito, per líqual e' molto necessitato & lí/ gato alla dilettion sua . Et come etiam con gran facilita le quodamodo necessitato & uiolentato alle uirtual ope ration uirile. Non restaro pero' de perseguir in tale con tinuation, soprabundando copiose materie in tale fruttu oso proposito. Et per meglio indurse alli effetti preditti. Pur declaro in che eccellente modo la uolunta fe effercita ne l'huomo. Et dico ogni operation che nel mondo per uenne, non ad altro modo puol fuccedere, che per uno del li tre infrascritti. Cioe' per l'operation diuinale, operatio naturale & la terza e humanale. Cíoe iddio con le fopra naturale attione fue. La natura con el connatural fuo negotiando. Et l'arte che e' l huomo, con l'humano in/ gegno adoperado, lequal per sua natura sue artioe l'una da l'altra

da l'altra sonno molto distante, & differente suo opera tione. Prima l'operar de Iddio tutta e' libera & non coa/ Aa, & sine aliqua materia de niente produtta quando da essa prima causa sue operation deuengono, & nó con mezzi delle seconde cause & el tutto ab extra fa come li par & piace. Et la natura secondariamente nel mondo le fue operation profegue, & fa creando & conferuando fe adopera laqual in opposito tutte sue operation de simi/ le sonno dal operar diuino perche conuien che per necessi ta & in qualche subietta materia l'adoperi, ne altramen/ te produr la puole. Et la terza operatione che e' la huma na che fa l'huomo, che con l'una e l'altra delle preditte a participatione. Con la diuina nella sua libera uolunta medesimamente fa nó da alcuna cosa impedito ne sforza to per quanto in fe est per el che la nobilita del suo liber ro proceder se dinota esser a tutti li altri creati preferrito. Et con la natura fa etiam sue operatione participado in psupposita materia nella qual per necessita couien ager. Si che l'huomo per dignita sua e' fatto mediator fra il grande Iddio e la natura, & tutte sustantie create. Et tan to piu e' grandito, che aliquando, al diffetto della natu! ra con l'artificio suo suffraga alla indigetia sua. Impero' per grandezza della uolunta humana, dico che ogni ope rato suo da quella depende, laquale ha in duo subietti sua motione. Cioe' o nelli spiritual effetti, ouer ne i corpo rei terreni, & in qualunque de questi per necessita conuic che la mente del huomo se dilatti. Et quado al spiritual suo obietto se deriua ben rette & regulate sonno li ope/ rati suoi & secondo el fine nelquale le condutto, mirabil/

mete negotiado se essercita. Et a simili modo se nelle cor poral instabil sustantie fara l'ufficio suo, & al uero fine deuiando tutte sue attione in sinistro effetto declinano. Essendo sta li preditti tre modi de suo operati satis decla rato. Deuengo poi a uno altro operar diuino, denomina to operation abintus, elquale e' tutto diuerso & dissimi, le del sopraditto ab extra. Et in questo secodo operar di uíno con necessita, & in obietto el grande Iddio far con/ uiene. Et prima con necessita el diuin padre adopera, con la sua interna consideratione in se stesso delettandosi, & fruendosse de questa sua contemplatione & diletto e' denominato & proceduto el uerbo, che per seconda per/ Sona denominato el figlio che in diuinis essa seconda per sona. Et de tanta eccellentía de perfettione & bonta ne/ cessarie deuene & origin asi uno immeso & infinito amo re, condecente qualita de si nobil sustantia, el quale deno minato el spirito santo che e la terza persona in diuinis tutte in una fol fustantia congiunte & simul unite. Et in tale forma & modo ab intus sono de necessita le opera/ tiõe delle preditte diuine persone, tre in una sola essentia, & sustantia fermate, & se in tanta grandezza nó idoneo ne capace con prosontion ho transcorso, con summission. etiam piu oltra non credendo falire. Descendero, niuna spiritual declaratione, come l'huomo in si medemo po/ tra con deifico spirito humanamente concipere li santi ef fetti della trinita facendo de si stesso uno tabernaculo di uíno. Ponendo el suo Iddío in optimo Padre come re ue ra l'e', in creatione, redentione, & conservatione, & quelli che debitamente li precetti suoi obediscono, &, con dili/

gente studio sua deita perseguano, in dissolubel ligame con el padre suo in una unione congiunto sara. Et come la scrittura dice alter deus afficietur, & tale spiritual e' congionta unione del padre col figliuolo suo huomo. Produra, poi in un tanto ardente & eccessiuo amore diui no con tanto effetto de bonta emanando, che come ueri & real attributi al spirito santo al ben disposto huomo, tanta efficatia de persettione se li concedera. Che come e' ditto sara capace de tanta eccellétia de fruitione. Questa e' adunque la sublime prerogatiua de l'humana uolun ta, che uolendo come per tante facilita li e' concesso a lui sta al suo Iddio unirse & accostarsi. Impero' afficiona/ tamente ad amarlo e' obligato & per massimo bene co/ si se debbe.

Della declaratióe a molti ditti della fcrittura che par che oppositi siano alla liberta de l'huomo, & come l'una & l'altra se saluano.

Capítulo. XI.

Ella líbera uolúta che con tanta abondátía e' sta

esposto. Et della grande auttorita & líberta sua
che a nullo se sottoposta, e sta cócluso, el che pa
rendo che p molti sacri ditti se faci obiettione a tale libe
ro operar & la liberta sua restringedo come in multipli
ci lochi se allega. Sine me nihil potestis facere, & sine ipso
factum est nihil. Nemo uenit ad patrem nisi pater traxe
rit eum, & in simil sustantia in piu altri luoghi, & quel
gran ditto de san Paulo. Non est uolentis nequ currétis
sed deo miseretis. Et có simili ditti, & quelli et che della

predestination parlano, par che alla liberta del libero at/ bítrio contradicano, facendo non picol ombra nella men te de quellí che con bona uolunta perseguono, impero' in questo penultimo capítulo come cosa molto opportu na, declaro a quelli che maligno sentimento hanno. Et in mala parte talí ditti espongono. Et a simili modo alli beati ben fideli, questa risposta sara. Che con fermezza díco che la uolunta de l'huomo a lui folo &non ad altri esser suggetta come sta ditto, cosi al bene come al male p sua natura offerendola, & quando li operati suoi nel be/ ne & uírtuoso uíuer sonno coduttí quantúque dalla uo/ lunta libera deuengono. Sonno tutti impfetti & non me ritorii in alcuna parte per la falute loro, & in questo con li santi ditti prenominati concorro, che tali operati quan tunque boni per niun modo bastino ne ualeno per conse guir niuno merito de gloria, pero con l'humano bene an chor che da sua liberta depende uenendo dalla simplice sua uírtu & forza di suo puri naturali. No potra mai ha uer capacita de attinger a uno minimo grado de gloría per esser tal bene de gloría infinito, & per opera humana non se puol essendo finite, acquistar un tanto bene che e' infinito per esser proportione molto distante & no ue regresso dal finito al infinito. Et pero in questo ben se ue/ rífica li facri ditti, che la simplice uolunta de l'huomo no basti, ne etia l'habito del continuato suo come espone el ditto de san Paulo, perche questi sonno tutti operati & effetti del simplice humano potere, & la forza sua non e' de tanto uígor ne uírtu che de gloria sia capace. Ma p ne cessita el diuino suffragio se li conuiene, senza la gratia

del qual ogui humano operar e infruttuolo & uano. El qual divino aufilio e pero dalla regolata & ben disposta uolunta de l'huomo uiolentato & constretto & con cele rita uiene pronto alli rechiedenti quello che con debito & condecente amor lo persegueno. Et talmente irradiato & illuminoso nella mente de l huomo descéde, che in essa fatoui una tal fermata & cogiunta unione de esso Iddio con l'huomo. Che fa che quel che esso Iddio per giustifi/ cation sua senza esso huomo far no puole. Ne etia homo per si solo nullo meréte bene procurar puole. Et con tale amorosa unione se fa che quello che l'homo per sua de/ bilita no puole. Et che etia Iddio senza el necessario suo cosenso de l'huomo ordinariamete far non puole co que sta necessaria coiuntione congrua & regularmente si fa. Et in questo be se uerifica quel ditto, qui fecit te sine te, non saluabit te sine te. Si che de necessita couien che l'hu mane opere preuenghino, con lequal la gratia diuina be nigna se rende alli uolenti quella, che sempre parata se li dona,& consequenter el premio della gloria. El qual nó ad altri si concede che alli lauorati nella uigna con li frut tuosi cultiuamenti dell'infinito amor diuino. Et a questi e' datto podesta filios dei fieri, & come ueri coheredi de Christo sono fatti habili, & elli largito li abundanti deli tion frutti, del grande merito de Christo, che de tata sua heredita molti suoi figli irrechisse, a cui piu & a cui me/ no giusta el libero & clemente suo uoler conciede. Et no per humano merito, che tanto eccessiuo dono non se con uiene come fu ditto, & i questo modo giusta le debit for ze del ingegno mio, sonno resolute li proposti ditti, in

obiettion della libera uolunta fatti. Et resta per conscluso che la forza de essa uolunta sia tale che non solum nulla mondana cosa la possi uiolentar, ma ben lei per uirtu sua come e' ditto con el regulato, & debito suo mo do uolendo, talmente se unisse & con el grande Iddio se congionge l'huomo, che propitio & sautor se si rende. Et con tale sauorata sorza el cielo se rapisse, mediante etiam le assidue & importunate prece, perche questo Idadio uuole esser così requisito. Come in moltiplici sochi nella scrittura ce inuita, petite pulsate, & dabitur, el che e' pur necessario.

Della cognition diuina che per la falute e' necessaria & se non intuitiue sua quidita conoscer non se puole pur per li molti esterior suoi estetti, ben se manisesta dal che uiene lo immenso amore.

Capitulo, XII.

Pur per subietto del presente trattato l'esser sunda mento della Christiana republica, la necessaria di lettione de Iddio. Et sopra questo con uarii & di uersi notandi e sta edificato, & dimostrato quanto sotto posto & obligato sia la rational creatura a tanto conde) cente precetto. Et come per infiniti oblighi captiuare se debbe. Et demon con quanta facilita a tale esserto se sono quodammodo necessitati & tirati. Et perche tale frut tuoso discorso, per la salute e summamente utele, & el potissimo necessario. Impero con unaltro modo in tale

propolito poi continuando dico. Della necessaria cogni/ tion diuina laqual summopere e' opportuna che allo in/ telletto de l'huomo peruenghi, essendo tale cognitione origine & uero nascimento de ogni bene, & causa princi pale per el ben conosciuto Iddio, con eccessiuo amor & grando effetto amarlo. Con el qual ogni perfettion le nutrisse & conserua. Et in opposito per la ignorantia del non conosciuto Iddio, ogni maligno successo diuene, con la total carrentía del diuino amor. El qual deficien/ re, da infidelita peruiene, con turpitudine de nefandi eccef fi. Et perche el pare che tale cognition de Iddio sia molto aliena & incapace allo intelletto humano, non essendo fua intelligentia nullo modo adaquata ne proportiona/ ta al finito intelletto de l'huomo, el saper de sua equidi/ ta, & essentía pertrattare & conoscere. Che ne don allí beati spiriti, ne alla madre propria tanto don puol esser conceduto. Saluo quel tanto che a sua maiesta piace de manifestarse. Et de qui etiam qualche fiata a uiuenti có qualche sentilla de intelligétia alli spiritual suoi se lassa digustare. Ma quel che p humano modo de sua essentía Saper se puole. Per natural &distinto modo manisestato se ha. Con lí mirabil moltiplici suoi effetti allo humano geno dimostrato. Si nella potente creation de mondane cose, con tanto cumulo de ordination de creati. Come nella infinita prudentia fua mirabilmente gouernando & destinguendo, & el tutto conservando, da quali ueri effetti in grande certitudine, per certo se deuie/ ne nella cognitione diuina, & nullo intelletto puol subterfugger che non se abbassi al confessar, che ta/

iiii

le produttione da un solo Iddio non siano deuenu/ te. Et el tutto essere opera manuum suarum. Sí che nullo per deffetto de ignorantia escusar se puole del non conosciuto Iddio, per che questi diuini effetti fanno che ogni fetta & scola uien predicando & attestando da uno folo Iddio, hauer tutto l'uniuerso el suo origine. Et per la grande eccellentia de tanri creati, ben del creator suo se uene in notitia. Pero che della quidita & essentia loro, ne pur del mínimo de quelli no fu mai niuno intelletto humano che capace fusse determinar ne ultimamente co noscer la diffinition & qualita sua. Et per questa igno/ rantia se uiene poi in questa certa scientia, che ogni cosa e' dal grade Iddio preuenuta, & pdutta, pche tanti mira bili effetti da uno eccellete artifice conuien che emanate siano. Et e ben codecente che tata eccellétia de diuine ope re, da l'huomo incognite fiano, & come cose non huma/ ne non le posser per suo intelletto discutere. Et questa ta ta perficion de grandezze, no gia da si stesse uiene suo ori gine. Perche nulla cosa in si medema puol persistere, Et p necessita si couien deuenir a l'ultimo suo principio & fat tore che a tante cose da el uigor & uita. & pero se conuie concluder chel tutto dal suo sublime fattor Iddio sine ali qua materia fatto sia. Et non come qualche maligno tie ne chel mondo ab eterno sia stato, & sine alíquo principio el tutto a caso uenghi, adherendosi alli naturali corsi uolendo che el tutto per necessita de natura procedi. E se tali in tanta tenebra obcecati non uedon el lume, delle preditte cofe, & alla simplice natura tanto se adheriscon. Impero' contra el suo tanto error de questa sua natura

che tanto li da el gouerno. Dico che questa natura dal grande Iddio come sua serua per seconda causa fu pro/ dutta, & giusta l'ordine & comodo suo su posta in gu bernaculo & gouerno del mondo, laqual in sola forza della diuina uirtu el tutto produsse & fa . Ma non pero resta prinato el grande Iddio come prima causa, che pre ter ordinem nature far no possi quel tanto li piace come sempre ha fatto & fa pero che molto piu sono le opera/ te cose per sua maiesta preter ordinem de questa natura, de quel sonno le ordinarie che dalla simplice natura uen gono. Perche iudicia & facta dei ab ipfa funt multa, & de questi mirandi ouer miracolosi operameti che così adi mandatí sonno, non con ordine de natura uenendo, de in numerabil quantita ui e' notitia, si auanti el salubre ueni mento de Christo. Come nel tempo del uiatico suo, & da poi del che tutto el uecchio & nouo Testamento e ripie no . Sí per celestí corpí & píanettí in uarii tempi contra suo ordine dimostrati. Come in ciascadun di elemeti co euideti esperimeti ben se a ueduto. Che essa prima causa come fignora della natura alíquando la uolunta fuppe/ ditare, & al suo libito contra el suo ordine de natura sue attione suspedere introducenui insoliti & noui modi dif ferenti da naturali corsi, & sine materia de privatione al habito redure & le corrotte cose, al suo pristino condu/ cer. Et questi diuini effetti che infiniti sonno stati, non essendo con la forza de natura successi, hanno pur gran/ de potentia de manifestarci la grandezza diuina. Che alli grandi errori delle philosofante dottrine contradi/ cano, nella simplice natura fondati. Et pero con el pre

sente discorso ne don li manifesti suo error se dannano. sèd etiam della cognition & potentia diuina piu illumi/ nati se restan fermati. Et de questa illumination natu rale, refulta puoi & uiene lo spiritual amor che necessa/ río infocato uíene, dalla creatura al creator fuo per la re/ cognosciuta deifica substantia. Laqual per origine nel la creation del huomo dal benigno Iddio li fu infulo, co quel uero effetto della simiglianza della diuina Imagine ingiontoli, accio per forza de tale impronta maggiorme te el suo Iddio, recognosciuto lo amasse. Ma poi uedu/ to che per la disgregatió sua questo li andaua falito, uol se sua deita per suffragio de tal cadimento incarnar/ se facendosi a l'huomo simile pur per tirarlo con ta/ le uiolentata forza a questa necessaria dilettione . Si che con tanti manifesti effetti ben sia fatto cognosci/ bile & necessarie conduttoci allo necessario amarlo. De modo che come molto obligati suoi figli in questo mu tuato amor della creatura al creator si conuien che spiri tualmente tal unione se facci.

Del maligno peccato piu che in niun altra cosa pessimo, & dell'origine suo & in che el se notrisse, & quanti offension & danni inferisse.

Capítulo. XIII.

Vanto che la cognition de Iddio sia necessaria, & come per molti exteriori effetti ben sia

sta dimonstrato nel superior Capitulo, & conclu/ fo. Et per che dal non cognosciuto & ignorato Iddio ogni maligno & uitiofo effetto succiede, & l'huomo al peccato licentiofo si conduce, & perho etiam de questo peccato per conclusione de questa piccol opera in questo ultimo Capitulo faro trattato. Et per meglio della fua perfidia destinguere, de l'origine suo torro prima lo initio. Et dico che cosi come tutti li nascenti dal padre suo & madre descendeno, cosi la madre de questo pec cato e ditto essere la auida ambition de se stesso, da la quale e produtto, & re uera ogni grande initio da questa a suo nascimento. Et el padre suo e ditto che sia lo astuto Diauolo, per che sempre nella mala am/ bitione & auara uolunta pullula & produce. Et ben lí e figlio quello che la sua uolunta li consente & obediente se li fa & come debele & uil cosa merita ben d'esser sua preda. Per che niuno altro da tale nemico uiene superato & uinto, Saluo quello che cosi uole. Et quelli che uirilmente con resistentia con el tenta/ tor pugnano, si medemi uincono. Quale e la maggior uittoria che hauer si possi, & del nemico uinto glorio, sa corona de uíttoria riportano. Et quelli che nelli ne/ phandi peccati cascano, in tre eterne offension de uen/ gono sumersi. La prima e, la infinita deita offesa per quanto alla uolunta del peccante se contiene. Poi del la infinita perfettione della gratia & gloria diuina che e bene infinito se restan prinati. El terzo dannoso & infinito male e la sempiterna condemnatione alle perpe/ tue pene. Et perho per la grande offensione & pdimento

de si eccessivo bene, ben se comprende la grandezza del maligno peccato. Ma per meglio de tal ruinosa cosa trattare. Concludo che'l peccato sia la piu pes/ fima & detestanda cosa che nel mondo se ritroua, es sendo tal peccato da ogni participation della diuina bonta resta priuata, & de nullo bene e' participan/ te questo maligno & desgratiato peccato, & in sol lui e' ristretto questa prinatione de ogni bene. Et questo suo uero títolo de pessimo, a nullo altro creato ap/ plicar se puole. Essendo tutto el resto di creati in sua sustantia permanenti, & da Iddio dependenti, & a que/ sti tutti se li conciede participation della bonta di uína, a cui piu & a cui meno. Ita che participato/ lí de essa bonta, non se lípuol dar tal grado de pessi. mo che per la participata bonta diuina li e' subtrato. Et similmente a nulla cosa creata se puol dirli esser ot tima, perche ogni suo bene dal bon Iddio li e' procedu/ to, & tal bonta che da si soli non subsiste non si puol darlí ne perfettione ne ottimatione, uenendo da aliena uirtu come e' ditto. Ma solum al peruerso peccato che ha massima impersettione, per essere d'ogni bene priua to & del tutto escluso de ogni participation diuina ha questo suo nome de pessimo, & a lui solo rettamente se li conuiene. Et questa dittione de peccato tanto uuol dire quanto prinatione, che non peggio dir se puole. Et per uilipeudio suo san Giouanne del pecca/ to parlando uuol chel tutto da Iddio fatto sia eccet/ to esso peccato, perho disse sine ipso factum est niv hil idest el peccato. Et in un altro loco in medema **f**ententia

sentéria disse Iddio sine me nihil potestis facere. Cioe si ne nullo interuentu dei, l'huomo fa questo peccato. Che essendo posto per niente tanto e' uilipeso che per infimo grado de imperfettione se tene per la privatione de ogni bene, che in lui se contiene non essendo niuna attione de uita in lui & per conclusione della malignita de questo peccato li deprauati suoi effetti ben lo manifesta. Perche cosi come per el benigno Iddio con l'acceso suo amor, ha fatto & conserua el tutto cosi el pessimo peccato che e la destruttione d'ogni bene, in opposito cooperando p qua to in se est. Va intradugando el fallace amor mondano; con el qual talmente adopera con la immitation & astu tía del gran díauolo suo padre. Chel fa che al díuin suf/ fragio prohibitione. Che non cosi con facilita nella mete humana l'aiuto de sua gratia ue se interpone, restado te pido lo amor diuino. Impero' che per tanti distintiui effetti, & l'anima dalla gratia uien priuata, che pesser essa fustantía fua mancatoli. Non ha píu uíta, & Medesima mente el corpo che da remorfi da conscientía uien crucia to, non ha piu el consolato suo uiuere. Si che tandem da tal dannoso peccato ogni effetto de gran male succede. Impero' deprecanda e molto la maiesta diuina che con/ tra tanto pernicioso morbo l'humano geno debbi suble uare. Et lo mondano amor dalle mal inclinate uolunta profugar debbi. Et che infiammate & ardente siano le uolunta humane nel celeste amore accio che in tali amo reuol effetti, l'anima nutriédosi al suo ultimo fine che e' dedutta sia. Et con questo diuino amor che summopere e' tanto per la salute necessario. Concludo adunque &

fazzo fine al presente trattato & con el principio suo con respondendo, diffinisco che cosi come el capo nostro Iddio che con immenso amor per l'huomo el tutto fece, in simile immitation sua come debite siamo tenuti piu che niunaltra cosa con efficatia el possiamo perseguire. Per che re uera in niun altro modo la spiritual anima receue satiamento.

## of is and our read of the Finis . o other la come was our

E Ssendo con l'aiuto del summo Iddio la presente pi/
col opera al suo fine dedutta. Mi resta persuader el
lettor de quella che frequentate uolte legger la debbi.
Nellaqual non picol spiritual gusto spero che ritrouato
sara. Essendoui in essa contenuti de salubri documenti &
ueriteuol dottrina. Et ben che da uile & humil sattor co
posta sia ueritas a quocuq dicatur ex spiritu sancto est,
& el nome del compositor suo non altramente esprime
sto sara, el qual trattato con breuita repilogando in su
stantia da capítulo a capítulo qui sotto reduco.

El capitulo primo e' ditto esser el fundamento della religion christiana la dilettion diuina, giu/
sta el suppremo suo precetto. Et in tale suo su/
bietto e sta essordito per fare a l'huomo facile tale dilet/
tione. Et come per suo beneficio el summo Iddio produs
se l'uniuerso nelqual le diuine persone con li suo propor
tionati attributi ui cocorseno, & come tutte le create cose
l'una a l'altra discorredo discorreno in beneficio de l'ho/
mo, & el tutto al suo imperio esser sottoposto. Et come
el corpo humano solum per l'anima & lei per ultimato
sine in dio, & cosi come tal natural ordine infallibilmen/
te sino a l'huomo succiedono, da tale obedientia dottri/
nato, esso huomo con li gran beneficii suggiontoli, mede
simamente debbi tirarsi all'amar il creator suo. Et quelli
che da tale ordine sonno segregati come membri senza
capo restano decisi.

El secondo capítulo de duo diuersita de amori se tratta, Cioe' el celeste & el mód ano. Et come nel celeste el tutto in bene se termina. Et in opposito con el módano affetto el tutto in mal uso suo amori per uertendo, precipitati. Et come le tre potétie animale nelli tre capital uitis conuertono, deguastando etiam li tre alz tri beni che al corpo sonno concessi. Et come per qualche infelicita mundana si se da remedio, dandos molti documenti, del modo dell'amar diuino con el qual quelli che ue incedeno, come giusti alla gloria saluati deuenzo

Apítulo terzo dellí gran beneficií & doní alla rational creatura concessi e' ditto, per meglio

al diuin amor facilitarla. Et prima delle belle composition del mondo con tanti ornati composto, per l'uso & solum sin de l'huomo el tutto condusse, & come de gran de nobilita in suo sustantia sine corporea sua materia, co me nella formation de l'anima, & delli quatro gran doni concedutoli della essentia sua, con si altri tre che in grade augumento ascendono, per dedurlo alla celeste patria. Et come conuien che per giusticia si corpi humani alla sua anima se uniscano, & per meglio felicitarla, & per altri etiam argumenti questo ben se proua. Et della loquella data a l'huomo accio de tati doni el donator suo, ringra tiar debbi. Et quello de tre così deprecar lo debbi che piu che niunaltra se debbi.

Apitulo quarto come l'anima de spiritual sustantia de nouo dal summo Iddio senza altro mezzo su produtta, & immediate nel corpo insusa co la imagine de esso Iddio coequale nelle tre sue potentie animale, nelli attributi delle diuine persone a ciascuna de quelle riserrendosi & con la diuina similitudine, poi in deisica sustantia dando l'esser al corpo, tota in toto & to ta in qualibet parte in sua unita sustantia sempre perma nente, & in uno discorso etiam del modo del operar co le potentie animale. Et come naturalmente agono, quando in bene, & quando con male uso nel male che con uio lentia par se faci ma con prontitudine nel bene con l'admar diuino se salisse.

Apítulo quinto nel quale sonno poste quatro po tentie naturale nell'anima & doue in quelle diffet to ui suffe, con el rimedio & reggimento delle quatro

uirtu cardinale se li prouede, con el sociarse ad esse uirtu con le preditte quatro potentie. Et come essemplarmente dalle quatro corporee complessione la sanita, & insirmi, ta ne humani corpi deuiene, Et se per li oppositi remedii i corpi se sanano, multo, magis sanarassi l'anima, non ui essendo nulla potentia de celesti corpi, che in quella con suir possi, come nei terreni corpi fanno. Ma la uolunta solum, nellaquale & la sanita & insirmita consiste come

quella che a nullo e' fottoposta.

Apítulo sesto della grande potentía del libero ar bitrio & uolunta de l'huomo se tratta, & come meglio le sta stabilito che quello de l'angelo, la/qual liberta non don a nullo e' sottoposta ne etiá ordi/nariamente a Iddio e' suggetta. Et come essendo l'huma na natura de due sustantie creata, con piu uehementia, e' l'huomo alla spiritual tirato, & per suo origine con la rasone suppeditaua, che niuna rebellion li faceua. Et al lhora el bel stato della giustitia originale erra, el qual stato per el peccato su perduto. Et dapoi nelli altri tre se deuene, & come del cadimento piu nobilmente che pri ma se son restorati, & de maggior gloria fatto capaci, & per la gratia meglio che l'angelo sublimati, che questa ne l'huomo su piu potete che ne l'angelo la natura sua.

Apítulo settimo pur della uolunta de l'huomo e ditto che essendo cosa singulare non se puol aussi scere ne acquietarsi nelle uolubel mondane susta tie. Et per sua natura sempre e'applicata al bene, ne mai repossar si puole insino che al summo & piu perfetto be ne non peruenghi, quale de qui attinger ne arriuar ui si

D

puote. Saluo da quellí che de spiritual gusto sonno ri/
pieni. Et perche tutto el resto di altri creati el fine lo/
ro, e lo essercitarsi per sol beneficio de l'huomo. Pero' sue
attione saquietano, cosi etiam la mente de l'huomo che
piu nobile, nobilissimo e' el fine suo che e' Iddio, nel qual
fermato & quietato sara. Et come etiam per la gran
forza del amor, che unaltro modo l'huomo e' tirato alla
reuerential dilettion diuina. Si che per l'una e l'altra po/
tentia fa che co natural a l'huomo sia l'unirse con il suo
Iddio. Et in opposito contra operando l'huomo alo in/

stinto suo, piu si difficulta in sua ruina. Apítulo ottauo se dimonstra la gran facilita che ha l'huomo nel bene operar, & massime p la spi ritual potentia ingiotali, che no da altro li puol effer sub trata, che dalla diabolica podesta. Et similmente etiam e' molto potente la natural substantia uirile, per che altro no uuol dir effer huomo che libero dominator di fen fual fuoi appetiti, con la fua rationalita uiuendo. Et no se assimigliando ali uoluptuosi animali brutti. Ma in fol lui con el bel fuo origine permanghi. Et e dimon/ strata grande admiratione quando da questo regulato de rasone l'huomo se diuide, non seruando la dignita del stato suo come li altri creati infallibilmente fanno, quelli nel stato de natura l'altri in quello de la uolupta. & suol questo huomo dal uero camin seria antimetren/ do la materia alla forma, che el l'anima. Si che de tali ornamenti tanti ne sono che laudar se puol quel philoso fo che per el mondo con la lanterna accesa andaua cercan do se huomeni ritrouasse ma non solum unaltro che con l'effigie fue : sammo como comboban ofmic A

Apítulo nono se dice che nel supposito de l'huo mo se contengon le perficione de le tre substantie: nella angelica che e' pura spirituale, e l'anima e'contenuta con li celesti corpi che sonno puri corpotrei el puro corpo de l'huomo che e' contenuto, nella substantia terza che e' la mista, & l'huomo tutto con l'una & l'altra e' medio participante. Et per che queste senza altro sussino desseconde cause dal suol Iddio sono deue nute, & si conuene che tutte perpetue si mantengano. No se conuene do che operation de tanto artisice habbino cor ruptione. Et ptali & altri argumenti se proua la reunio ne di corpi alle loro anime, si che l'humana creatura, e' di tata nobilita che oltra che pcedi ogni cosa creata. E' etia pla gratia dattoli alli angeli preferita come cosa condezgna, essendo per ultimato sine de Iddio produtta.

Apítulo decimo come tre sorte de operation & non piu nel mondo se fanno. Prima l'operar diuino & lo naturale, & tertio l'humano, & come molto e' disserente l'uno da l'altro essendo el dizuino del tutto dissimile de quel della natura, & l'operar humano e participante & medio de l'un e l'altro de quel si. Et piu nobilmente in qualche parte della natura sa. Et in unaltro modo poi del operar diuino abintus. Quale e' tutto in opposito del primo suo ab extra, do, ue le diuine persone fanno, O come etiam in tal similitu dine l'huomo de si stesso humano modo potra concipe, recon spirito tanto ardente nel amor diuino che in tali effetti in trinitate deueneriano.

D íí

Apítulo undecimo fonno confutate molte obietzión che alla forza del libero arbitrio se fanno pe la facra scrittura. Ponendo la sola uolunta de Ididio facci & non l'humana. Et come con debito modo re soluti sonno & la uolunta de l'huomo, non don de alcuna uiolentia se puole, ma lei con sua forza el grande Ididio a se se tira propitio, & uolendo per sua uirtu el cielo se rapisse.

Apítulo duodecimo della cognitiõe de Iddio che per la falute e fummopere necessario, per el depen der de ogni bene da quella cognitione. Et in op/posito dal non conosciuto Iddio ogni infidelita & uitio se deriua. Laqual intuitiue non si puol conoscer per la di sporportione de l'intelletto humano, saluo quel tato che a sua deita piace de illuminar per gratia si alli beati spiriti, come qui a noi, ma si bene a ciascuno e' conoscibile p li esterior mirandi suoi essetti dimostrati, ita che da tutti e' predicato un sol dio del tutto fattore. Et se per qual che maligno tene el mondo a caso sia. Et con sondamen to suo de natura a tali ben se manifesta la diuina potetia hauendo piu uolte sospeso le operation de natura.

Apítulo tertiodecimo come il peccato e causato p lo ignorato & non conosciuto Iddio. Et doue tale peccato ha l'origine suo, & in che se nutrisse, & co me in tre infinita ruinosamente se cade. Et co niuna cosa se puol darli questo nome de pessimo, saluo al peccato p esser quel solo priuato de ogni participatio diuina & per cosa de ogni bene escluso & ditta priuatione, che peggio dir non si puole, del quale Iddio parlando & per niente ponendolo, disse sine me nihil potestis facere, & sine me factum est nihil idest del peccato, & cosi etiam e' ditto niuno ottimo nel mondo ritrouarsi, perche tutto el be/ne che nelle cose esistente se ritroua, dal solo Iddio uiene, & non da la substantia propria. Et per conclusione co/me Iddio con lo eccessivo amore el tutto a fatto e sa & in opposito el peccato con lo obliquo & ritorto amor mon dano el tutto ha destrutto & guasto.

## Finis .

Vesto breue & utel trattato della necessaria di lettion diuina, con lo aiuto de lo celeste Signo re al suo sine e deduto. El quale insieme con questi altri che qui succederanno si del quieto & pacisico uiuer pertrattando, & altri etiam, e sta per uno nobele Veneto composto, Del nome del quale non altramente per buono rispetto esprimesto s'ha, el quale desiderado che tale sua opera a boni spirituali peruengano, alle os seruante donne monache de santa Chiara da muran, co, me forsi piu prestate & deuoto clero ha destinato, & prescipue a madona suor Gregoria, & sue nepote Marine.

D iii

es sum de mind decir de per región collegarante disposada en contrata de sum el sum el

Vertical fine for each described and the selection of femous fine of the selection of the s

111 (

## LIBRO SECONDO DE CON-

## SOLATORIA VITA

DE PACE. Cap. I.

ssendo La Pacifica
quieta & repolata uita lopra ogni al/
tro bene da cialcuno el piu deliderabile,
da laqual tutti i uiuenti si in spirito co/
me in effetti carnali riceueno suppremo

contento & felice stato, per che re uera ogni altro munda no bene in fimel comparatióe e fallace defettiuo & uano. Impero' essendo molto desideroso che de tanto bene cía/ scun se nutrichi. Per commune utilita anchor questo al tro piccol trattato espongo che senza dubio so, salubre fara a chi con quieta mente degustar el uora quantunque molto ingenioso non sia. La substantia & subiet/ to del qual fara, che dimonstrato prima el bene effential de l'homo esser suppremo, & successive el bene essere suo che tene el principato de tutti. Se descende puoi al parti, cular che e' la cosa efficiente de cotanto bene. Cioe' la pa/ ce la patientia, l'humilita, & la pouerta, dellequal qua/ tro singular uirtu questo felice stato del bene effere, e'de/ riuato & uiene & necessarie sonno poste p le quatro por te per lequal sole se conuien hauere l'intrata de la cele/ ste patria. Et per quelle ueramente la pacifica quiete se conciede. Et declarato puoi de esse quatro le eccellentie & fruttuosi documeti della uirtu in comuni, & simelme/ íííí

te del uitio fe fara utel discorso. Con la conclusion puoi de la unita & relegata uoluntade humana có el suo Dio come con facilita uolendo questo cóueniente douer si fa. Da lequal questa desiderata quiete piu persettamente se

conciede & le acquista.

L commune & infallibil giudicio di ciascuno inge nioso, e' che nulla cosa dal sumo Iddio s'habbi po tuto nel mondo produre piu preclara & con ma/ gior perfettione de quello fu el fustantial essere della ra/ tional creatura. Et de questo tanto bene essentiale per el contrario suo ben si comprende la grandezza de tale ec/ cellentia, pero che dal non essere che e' ditto privatione, non peggio dir se puole. Et deposto questo per el pessi/ mo grado che non ad altrí conceder se puole, & la gran/ dezza de l'essentia de l'huomo tanto piu esistimar si deb be quanto per esser emanata e' dal solo magno Iddio p/ dutta senza el soccorso delle seconde cause. Et ueramente questa e' quella sol cosa che e' completa & piena de ogni perfettione piu ch'a niunaltra nel mondo da Iddio pro/ dutta fusse, ne con maggior perfettion alcunaltra far si posseua, che el rational huomo perche considerando che a tutte le inferior specie de creati li fu dato el laudo che in specie sua erano ualde bona, a forciori e' l'huomo per el qual tutto fu a fine fuo fatto . Si che l'essere suo fu sup/ premo, ne maggior far le li posseua, per che saria eccesso la qualita del grado & termine fuo, & non faria ftato in sua specie huomo ma angelo piu presto se piu persettio de essere se li hauesse potuto conceder. De questa adun/ que essentia che e' tanto bene a tutti participato, & la

diuina bonta ben in molti lochi se ne gloria estolendosi & magnificandoli. ego sum qui sum & similia, appro priandosi questa qualita de nome de esser la uera essen/ tía dallaqual ciascun altro appresso per suo uigor, & de questo suppremo esser humano che de ogni altro tie ne el principato, l'huomo adunque togli el suo princi/ pio del giubilare & godere, essendo massime con la chri stiana religione congionto, capace poi de maggior sta, to che e' la gloria. Si che questo essential bene che e' inestimabile per sua natura in ciascun creato, e' conser uatiuo, & tutti se sforzan in questo bene de perpetuar/ se & l'huomo che a Iddio e' piu cara fattura delli altri doue per suo diffetto con el suo esser prono al peccare, per esser quelli destruttiui de l'humana uita, per suo sub uegno del conservarsi in uita, per divini ben instituti re gulamenti per la remotion de lor peccati e' sta ben proueduto, & similmente a tutti li altri accio ognun in sua specie se conseruino, & accio che l'opera de cotanto opi fice non uana sia giudicata & che el bello universo non se destrugghi. Questa adunque cosi generosa con natu ral essentia de l'huomo, nel suo principio mezzo & fine concedutoli, nel principio per lo universal dominio del tutto concessoli, deinde per el grande ornato suo per lo intelletto rational del libero suo uoler con el qual gran de cose puole agere, & tertio per el suo selice fine da Iddío dedicato & ordenato. Et ben che tale beneficio de essentia per sua natura a tutti sia sta generale, non se diffunde pero nel suo fine a ciascuno, che senza altra diuina gratia l'huomo deuenir possi, per esser bene su/

per naturale, ma fauente deo con l'industria & uirtu uirile si peruenne. Impero da questo grande benesicio de l'humano esser dal quale ogni altro se deriua, sara poi detratto el bene essere come nelli subsequenti capitu li sara esposto da quali el pacisico & quieto uiuer se deriua & subsequenter grande suffragio per lo acquisto della perpetua celeste uita.

Capítulo secondo nel quale uarie & díuerse opinione se espone per recercar in che sia la felicita humana.

Capítulo. II.

L fundamento de ogni bene come fu ditto e' la uita essentiale de l'huomo sopra la quale que Ato piccol trattato se assunda per darli el quieto & pacifico uiuer. Et da questo preclaro & bello ori/ gine grande giocondita apprender se debbe, & con quel saujo affermare che letare & bene ujuere sia el piu bel/ lo che del uiuer hauer fe possi, & per ben inuestigar qual sia questo giocondo & bene uiuere ricercaro pri/ ma nelle uarie opinione di fauii quanto de cio han/ no concluso, & con el sugo de quelli detratto bona conclusion con lo aiuto del summo Iddio spero se fara. & la prima opinione che grande seguito con si tira, uuole che nulla cosa meglio acquietar possi & pacificar la mente & uolunta de l'huomo, de quello fa el uo, luptuoso & delítioso mondano usuere & doue me/ glio delition mondani & libidinosi dilettando obedif se & con maggior abondantia, iui piu felicita & par cificatamente se ritroui, altri poi tale opinion danna/ no per essere al brutto animal consimile quelli che in tale uita se rilassano con li mondani appetiti ne quali mai saciamento ne quieto se ritroua come ben a Salo mone creder si puole che meglio de tutti li altri a sa/ turita li hanno esperimentato & pur concluse ogni co/ sa esser uanita, & cerca de cio una altra opinione de/ uenne allegando che non queste cose che al solo corpo danno contentamento sonno reputato felice. Ma si ben quelle che ha la mente & spirito de l'huomo conferis/ se & da gioconda scientia & dottrina essendo l'huomo per sua natura appetitiuo de imparare & sapere. Et con questa sua scientifica uolunta se aquieta & fa pa/ cífica la mente sua con grande contentamento de ui/ ta. Ma per che questa, e' etiam opinione uana, una altra megliore ne refurge che impugnando a questo saper mó dano per non ui effer in lui faciamento & tale uano fa/ per e'puoi indutiuo de superbi effetti che auidamen/ te precipitando in questo passionato de uoler sapere, re/ stano con la mente sempre inquieta introducendosi puoi la terza opinione che fonno le uirtu Cardinale fiano quel le che a l'huomo daghi la perfetta felicita & pace per el/ ser grandemente sublimato uno giusto prudente tem/ perante & constante. Et queste sonno quelle uirtu che nulla aduerfita de fortuna porra l'huomo offédere,& dal li sempre grande splendore, & pur ne resulta la quarta uerace & meglio de tutte opinione che nullo contrario patisse come in la sopraditta pur ue cade, che a giusti & d'ogni altra uirtu ornati quando tal doni in Dio non sonno regulati & fundati come difettiui, non danno fez lícita de uita temporale, ne meno nella perpetua in pa/ tria per esser mancanti de diuina gratia. Et perche in questa se conclude esserui ogni dependentia di bene. Di co che con questa la uera felicita & pace se conferma, la qualenon con altri che con li amanti & fruenti Iddio puol stare, perche la mente humana che sempre ua ua/ gando & procurando el bene come suo obietto, non puol mai acquiescere nelli beni temporali impersetti, & sua quiete conuien che nel summo bene che e' Id/ dio diffinisca, perche in niun altro ui e' saturamento ne quiete. Et per acquistare questa tanto da tutti deside rata felicita & pace, nelli subsequenti capituli piu salu bre ui e' dimostrate saranno, uerificando quel sacro dit, to, beati immaculati in uia qui ambulant in lege do/ mini, & questa puoi la uera oppinione & bon camino sara che tenir se douera per quelli che ha la stabil & per fetta pace & felicita pernenir uora, come de mano in ma no dottrinando se fara.

Capítulo terzo nelquale di stati della perfetta & imperfettta uita de uiuenti se pertratta & della distintione de ciascuna d'esse in che consiste. Capítulo.III.

Elle quatro uarie oppinione, dedutte cerca el felice uiuer, per diuersi modi e sta ricercato per ri trouar el uerace & bon camino della felicita &

pace proposta, & perche la conclusion su che li uiuenti nella diuina gratia fruendo il fuo Iddio maggiormente etiam el felice uiuer li e' dato pero'in questa correspon/ dentia seguiro el principiato trattato. Proponedo & de/ stinguendo prima duo stati nel uiuer humano ritrouar si l'uno perfetto & l'altro imperfetto i quali alla reuolu tion de fortuna sonno sottoposti, & con lo inquieto mo/ do uanno girando el stato imperfetto dalla ricchezza ha el principio fuo. Laqual ricchezza fa Superbia, la fuper bia fa impacientia, la impacientia fa la guerra. Et dapoi queste imperfettioni succiede quatro altre uirtu che fan no cotrarii effetti delle sopraditte tanto danose. Et la pri ma e la pouerta dallaquale nasce la humilita, & dalla hu milita nasce la patientia, & la patiétia poi fa la pace. Da le qual fingular uirtu come piu fotto se dira e' causato el pacifico & quieto uiuer. Effendo adunque la ricchezza madre e' principio della imperfettione de l'humano ui/ uer come etiam nel principio della creation del mondo, questa malígna auida regnando lo deturpo & destrusse pero' non se puol fare che questo pessimo principio no se danni, per ritrouarli in quella grade cumulo de maligni ta, & re uera, e' un fiume si grande che da ogni banda sca curisse riuoli si pernitiosi & fallaci che quelli che ansiosi & infogati ui si troua, couie che in profundo se summer gano. Questa ricchezza pero' de sua natura non e' mala & da molti ben grati a Dio e sta longamente posseduta, & in bona parte regulandola usar se puole senza uitio non ui essendo con rapina lo acquisto, suo, & nel posse/ derle senza auido affetto de amor auaramente tenere, &

in questo modo manus domini no est abreuiata, & quel lí che in questo regulato modo fanno, che pochí re ucrace sonno. No de biasimo ma de singular laude degni son no hauendosi con tanta eccellentía de sua uirtu da tal pe ricolofi lacci possutosi scrimire . Ma ritornando al biso/ ono delli infermati che in questo suo gra cumulo de im perfettione sono sepulti che innumerabil quantita sonno, qualí de massimo suffragio hanno bisogno, con que si amoreuolmente per el gran suo asuto che de ammo/ nition hanno. Dico & grandemente persuado el profu/ gar da loro quanto piu pono, & scacciar uoglino questo cosi uenenoso morbo che con tanta auidita non procura no lo irrechirle esseudo come manifesto se uede questo suo disordenato acquistare de roba simul congionto co infiniti uicii che tutti suoi posseditori ne sonno ripieni & da ciascuno sua malignita & ben manifestara el che li aduiene per lo acquisto de si piccol bene & questa appar rentia de bene no e bene ma inestimabile effetti de mol tiplici mali, si per la conscientia sua cruciata che giusta el natural suo sempre rode, si etiam per la ansiosa & in/ quieta mente in tale infatiabel cupidita de acquisto, & multo peius cupida del tenere lo acquistato male a gua dagnato, & come peggio dir le puole che questi come in fideli per suoi Idoli & Dei questi suoi beni tengono, non de si stessi in alcuna cosa curando, essendo a tali suoi beni tutti sottoposti, & come questi per beni se li possono de nominare le tanto fonno congionti con passione infini/ ta & noglia, & tandé come con uerita fu ditto, da questa, lusengheuol & uenenosa affettata ricchezza ogni altro nitio e' originita, che per non esser prolisso, 'el particular pretermetto. Ma giusta el principiato come su ditto, da questa ricchezza poi la superbia a suo nascimento, & la superbia fa poi la impatientia, & da questa impatientia quarto loco uiene la guerra. Et quanto questi & d'altri peruersi & dannosi mali al fesice & pacisico uiuer siano nociui, in questo picciol trattato esponer non se po. Ma al bisogno del pacisico & quieto uiuer come su proposto nelli subsequenti capituli se dira. Et prima della persettione & ottimi esserti della pouerta dallaquale la husmilita resulta, & de questa humilita poi la patientia, & ultimo loco dalla patientia la pace, qual tutte uirtu per la supprema sua grandezza fanno el bon stato alla uita de l'homo perfetta, si chiede l'una in l'altra se uano codu cendo & originado p fare tal fesicita de uita usofruttar.

Doue la pouerta per molto beneficiola se comen/ da & essalta come cosa che da grande re paro & fauor al pacífico uíuer. Capítulo, IIII.

Ellí duo statí perfetto, & imperfetto che in qualche parte e sta pertrattato, per tale dissi/nitione se andara meglio continuando, & in tale materia usando l'ussicio de buono & accurato me dico che reconosciuto la egritudine, con ualorosi re/medií i maligni casi risana con la sannita introdut/ta. Et medesimamente con tale immitatione, sap//pendo el pernicioso morbo che al uiuer humano ha

ranto infettato questa sitibonda & famelica ricchezza mi par che niun altro modo sia per el sanameto suo piu prestante de quel che nel medicinal se osserua che contra riis contraria curantur. Et cosi con questo ordine seguen do con el contrario della ricchezza che fa tanto male a quelli che malo modo l'usano, in questo capitulo della pouerta parlando intendo persuader ciascuno che libenti animo abbracciar la debbi. Et ben che tale impresa labo riosa a mondani difficile sia non sara da li ben uiuenti in desgratia repudiata, con liquali piu che con li altri.mio confabular fara. Et prima li dico che a questa singular uirtu li e' attribuito uno grande principato de materni/ ta per esser ueramente madre delle tre altre uirtu de fo/ pra nominate, & suo lume & uigor da quella depende, la grandezza dellequal nella píccolezza della pouerta có uien che fondate siano. Et con questo cotrario uiene el sa lubre remedio della sua medicina, & se nel principio de suo gusto e' presentata amara, nel fine poi per sua natu/ ra in prosperosa sustantia se couerte. Et per esser tale uir tu denominata madre de si belle figlie, couien che sue ge nite in sua simiglianza siano. Et pero' se afferma che la perfettione & ricchezza della humilita, sia la pouerta, & in quella piu che e' grade meglio'si essalta. Et similmete la patientia senza la indigentia & pouerta, no puol stare & tal uirtu non faria, & la pace etia che con l'altre tutte incadenate uanno, con la necessita & bisogno se fa & tut te alla pouerta suggette sonno. Et questa pace come se dira non si da alli appetitosi, ne auidi de roba. Perche la uera pace sta nella quieta mente, ne quali piu indigenti si troua.

si troua. Et per meglio seguire & in questa grandezza dimonstrare, adherir si debbe al capo nostro Christo, alla qual piu che nullo altro se sottopose. Et como ben gra/ tolí questa pouerta abbrazar unolse, & có tale guida tut ta fua uita condusse ellegendo etiam, & pouera madre & d'ogni amato suo in simile securo camino che lo perse! quisse & uolendo detestare & uilipender tale maniggio de robba al suo peruerso discipulo concesse tal gouerno. & con tale segurta fidata guida immitare si debbe el no/ Aro Iddio, per che omnis christi actio nostra est instru/ ctio, & a quelli che con el douer si accomodano lasso tal giudicio, iqual co el douer dirano, lassa ogni cosa, che tro uerai ogni cosa, per che con questa santa Croce de indi/ gentía andando da puoí el nostro Iddío descarghí de le mondane richezze. Meglio che con tal pelo impediti, in questo peregrinaggio se camina & se salisse con tale uo/ luntaria baffezza al alto stato, & pero non immerito alli religiofi fuoi la pouerta se li impuose, & alli seguenti quella ben li succedera quel ditto che Beati pauperes spi ritu quoniam ipforum est regnum celorum, & la gran/ dezza de tanto regno che a pouerta se pmetre, pur dinot ta la grandezza fua, & per uno altro modo, a uoluto il grade Iddio amadoní introdur questa rilassation de mo/ daní bení accio in tal uenenoso morbo no se auecino, & allí constrettí lígami el cumular de robe prohíbito & có efficaci comandi el mal tenuto rilaffare, el che pero' con grande durezza da quellí che con moderame uiueno obe dir se puole no che dalli rabidi & affettionati alle ricche

ze. La dolcezza delle qual come diabolico dono tanto fa

E

l'huomo impacito, che como si uede renegando abbado/
nano el suo Iddio. Et si medesmi tutti dandosi per persi,
& con el corpo in amara ansieta penando, & con l'anima
ligato al fedel suo diabolico prostrato se li da, & questi
sonno li effetti che della richezza se caua, con altri assai in
siniti che al misero cruciato che ben si proua lasso el giu,
dicio, o fesici e' ben fortunati aduncha quelli che da simel
lacci sonno disciolti, o be suppremo da pochi desiderato
& conosciuto pouerta thesauro non stimato. O ben
pacifica & quieta uolunta alli uolenti& abbracciati quel
la con el qual uigor, & temporal tranquillita & selice ui/
ta se sa, sed etiam in glorioso stato la fesice anima con il
fuo Iddio ben unita si conduce collocata con tal deside
rata pace.

Capítulo quínto nel quale grande premínentía a l'huz mílita píu che nulla altra uírtu come ben códecen te lí uíen dato, senza laquale nulla uírtu se tiene che sia. Capitulo. V.

Er non deuiar dal principiato ordine poi che del la fanta pouerta e' sta trattato, seguendo nella se conda uirtu che e' la humilita diro, se non que tanto che a sua eccellentia se conuiene. Saltem per base stanza della insufficientia mia, non recercando della insufficientia mia, non recercando della insufficientia mia per ingenioso che sia de sua altezza puol esser capace. Ma in questa cerstitudine pur concludo, che nulla altra uirtu sia qual esser se uogli, ne tutte insieme haranno mai tanta sor

za che fenza questa uigorosa uirtu de giustificarse; ne farfigrato al fummo Iddio. Perche per lo acquisto della gratia & falute de l'huomo questa e' summope re necessaria, & senza de lei, mai alcuno concluso del fuo libero arbitrio faluo fara. Per esser quella in chi e' tanto uígor, se conuien che ogni altra uírtu da questa prendí fua perfettione. Et mancandoli quetto lume che ogni altra uirtu informa, tutte altre del nome suo mancheria. Et ben che della fede molto se dice che sine ipfa impossibile est placere deo. Et che in questa sol uirtu el bon capo nostro Christo habbi molti saluatí & non cost in la uirtu della grande humilita, se riz sponde come de sopra, che questa sede prende el suo uigor, & perfettion da essa humilita che la informa si che el ben credente humiliar li bisogna, ne se intro/ ducchi etiam per parangone la fruttificante, & tanto ordenata carita. Perche quel Christo che per si arden/ te Carita se uosse incarnare. Molto più nobilmen/ te in tale misterio Phumilita assumpse. Et talmen, te con questa se unite, che sopra modo, e' mirando el considerare, & de sua descesa de qui, & in ogni progresso de sua uita, che tanto cara & piu che ni, un'altra uirtu familiar, se l'habbi fatta questa hu// milita. Et similmente ciascuno suo caro li piacque de tal uirtu decorarlo, & come nostro bona guida a questa instruendoci, piu che a niun'altra ce inui, ta, & dimonstrandoci humile dicendo. Discite a me quia mittis sum. Et se un tanto Iddio con tanta hu miliatione a questa uirtu, fino alla morte se captis íí

uo, fu per manifestation della singular grandezza de tã ta uirtu. Sed etiam per farsi esemplare a uiuenti in tane ta continuata habituatione sua, fino alla morte. Et de questa elletta sua uirtu piu che de niunaltra la cara ma/ dre orno, & piu che la uirginita sua li piacque, pero' disse respexit humilitatem, & non uirginitatem, laqual hu/ milita offertoli, subito sua deita humiliando si incarno. Cosi etiam de Dauid che tanto li fu grato, se dice che per la grande sua humílita questo lí aduiene: & medesimamente de molti seguaci de questa uirtu che innumerabil ui sonno, che in essa hanno militato & fattosi grandi, & cosi sempre a quelli che tale uirtu abbracciar uoranno. dal grade Iddio suffragari saranno, come della famiglia sua de tale impronta de piccolezza fonno signati, & de tale humiliatione & bassezza, e' emanata & resultata una tanto fublime altezza che miranda cofa , e' el penfa re che l'huomo a tanta fublimita del cielo possi esser sub leuato. Et e' pur una gran cosa l'esser el minimo in quel la patría associato doue tanti de grandi ne sonno, & che tutti da Iddio figliuoli sonno chiamati, questa e' pur quella uirtu senza laquale esser non si puol tanto ascesi. Et e pur uerificato quel ditto nisi fueritis sicut paruuli istis no intrabitis in regnum cœloru. Nel quale per una piccol porta intrar se conuiene, per laquale a grandi de fausto non e' conceduto, & perche a questa uirtu e' da/ to el laudo del principato. Et cosi etiam su la pouer/ ta comendata. Pero' per non dedur in questa opera con trarieta, replico la pouerta esser uera madre delle altre uirtu, & precipue de quelli che a poueri de spirito se

assegna, perche non posson con dolore perdere niuna substantia mondana, per non le posseder con affettato amore. Et pero' da questa pouerta conuien che l'hu/ milita prendi lo innitio suo, perche la indigentia & pic colezza fa un tanto bono effetto de humiliatione che alla profunda ualle se assomiglia, che per esser capace de molto tenere, della diuina gratia in questa sua pro funda summissione, de tanto bene se sa abondante/ mente ripiena, ben e'uero che informata poi l'humi/ lita da questa sua gran madre originata, li soprabunda poi tanto di perfettione che a tutte l'altre el supe/ rior grado se li conuiene. O singular uirtu de perfet/ tione & grande grandezza che da questa humiliata pic colezza se caua. O uirtu supprema senza laquale o/ gni altra e' infruttuosa & uana, perche tutte l'altre suo uigor & perfettion da questa fruttificando depens de. O pacifici & felice posseditori de cotanto bene pro ducente uero effetto de pacífica & quieta uita . O mal contentí & infelici ciascun de quelli che di tanto gran dono priuati sonno restando de ogni bene spogliati, & si bene tutte l'altre uirtu possedesseno & questa sol man catoli, nullo giouamento temporal de quiete, ne meno felicitato in gloria.

Delli modi da esser tenuti per ueri & boni humili per lo acquisto della ne / cessaria humilita.

Capitulo, VI.

E iii

On faria fruttuoso lo hauer tanto sublimato la grandezza dell'humilita, se con qualche dota la grandezza dell'numina, le con que la intrinata perfuasion non se descendesse poi alla interior di quella impero troduttion de l'habito, & esercitation di quella, impero come meglio se potra se ben l'ordine non sera seruato, sa ra esposto in questo capítulo del condecente & neceffario uso suo, & prima al bon humile se gli conuiene tutti gli contrarii effetti del superbo abrazzare, & si medemo de/ sprezar si debbe & come piu uile & inferior a tutti esisti/ mato tenirsi, per esser cosi officio del uero humile se stef/ so uilirse, & similmente tutto el mondo insieme uilipen/ der non de mondane prosperita ne de tribulate aduersita curarfi, ma come sano & de questa mente in un sol uo, ler esser sempre fermato a l'una e l'altra fortuna constan te, rendendo sempre gratía al suo Iddio, si delli aduersi come de prosperi accadenti casi. Et cosi questo a boni hu mili se conuiene, che ad ogni diuin uolere se sottopon! ghi ben humiliati. Et quando questo li aduiene degna, mente dal grande Iddio de prestante gratia sonno sub/ uenuti, & facilitata sua uolunta, che suppeditata fanno quel tanto che a uani mondani e' per grande cofa reputa to, perche come ignoranti non fanno come con larga ma no quel Dio che tanto in questa uirtu se compiase, ta) le ualoroso suffragio infonde, che in facilimo habito & continuato uso tale uirtu conuerte. El che non solum al suo conceditor molto se fa grato . Sed etiam a tutti uiuenti beniuoli & cari se gli fanno. Pero che a tale uirtu simel perfettion de stato gli succede, che tutto

in contrarii effetti fonno dell'opposito suo uitio. Ques sta e' quella mirru che allo intelletto da splendente or nato, facendogli di se stesso hauere bona cognitione. El che da sauis e tanto difficile reputato, & da loro etiam persuaso, nosce te ipsum. Dallaquale el uili/ pendio & despreciamento de se stesso e' originato. Si per l'infima imperfettione del principio de sua uita, che come piu diffettiui de tutti gli altri el suffragio de pres cettori in ogni sua cosa gli bisogna, & cosi nel sez condo altro suo stato di grande miseria circundato se ritroua. Et rememorando poi l'huomo el tremebon/ do suo fine, non puol sar con talí recogitati che in profunda humilita non se deponi, & per grande cala, mita, & ogni bene se'l ui si troua, in uanita el tutto dedurre, & con tali fundati discorsi: far siconuie/ ne suo habito in summissa bassezza, coprendosi gli/ occhi che le proprie sue persettione non uedi, & que sti che in tale humilita sonno. Hanno per male che le uirtu sue se faccino note, & occultarle se fanno, & indegni se reputan delle diuine gratie. Et tandem tan/ to abundano de perfettione nella uita de l'humile, che se bene in lui cognosce esserui qualche bonta, tutta a Iddio la tribuisse. Et da solo lui la reconosce. Et delli defetti suoi a si solo gli accusa & appropria, & se qualche ben operar suo a uana gloria lo inducesse. non lo faría perche gli e ben noto che da mali effet, ti nullo bene puol succedere, & per maggior sua sum/ missione questi de la magnitudine de suoi peccati spes/ fo cogita, & della piccolezza de sua uirtu, & con questa

tanta abietta bassezza l'humire se profunda & fassica pace de grande bene retenire, & in tale ben fundato fon damento, eminenti edification far si puole. Et questa e' quella bassezza de cui e' ditto & exaltaui humiles. Si che per uoler ad alto ascendere, el profundarsi e' mol to necessario pero' chel summo senza l'insimo non pol stare, el qual summo piu con questo che con niunal/ tra uirtu se peruenne, seruato pero'l'ordine de non pre sumer de esser de tanto merito degno. Perche ben saria con tale prosuntion destrutta la uera humilita de che tanto e' sta concluso che sia nel profundo humiliarsi, non se promettendo de sua uirtu alcuno merito, per/ che mercenario & non humile reputato saria, & cosi supplico lo universal benefattore nella mete de i fideli in troducchi questa deifica & santa humilita, co laquale sta perpetua pace con grande tranquilita de mente che nul la se cura ne de laude ne de biasimo che applicato li sia.

Capítulo fettimo doue anchor de l'humilita & el contra río fuo uício dannando & laudando fe parla delli effetti che da questi estremi uengono. Capí. VII.

Ella sublime e grande grandezza de l'humiliza, & cosi etiam del regolato modo che per osseruarla tenir se debbi, per li doi precedenzi capituli satis e stato notificato. Et perche a si grande uirtu soprabunda sempre materia de dire, anchor per unaltro modo in questo settimo Capitulo parangonan

do questa uirtu al suo uicio, sara con utilita & laudato & dannato & l'uno & l'altro effetto de questi estre/ mi. Et prima como fu ditto uenendo questa humilita ne l'huomo con si se conduce lo illuminato intelletto de modo che ben considerandosi, con facilita conduce sua uita con summissa bassezza, & tutto in opposito fa la uita superba che priuata de questo illuminato intel/ letto in falsi giudicii de se stesso per ignorantia cade, che de suo grandezza de fortuna, & de corporea pro sperita & grandeza dello intelletto suo se reputa subli/ me, con queste suo farsi sapere, in tale caliginosa cecita fidandosi se conduce & suo desegni in questa instabili, ta fundando, tale uício se summerge. O ben falaci & uenenosi desegni alle instabilite cose ponerui fermezza doue tanta miseria & morte interuengono collocate, & con che uano intelletto debbe l'huomo far disegno & ta to de li alieni beni insuperbire & gloriare. concio sia che nulla cosa che per tali e posseduta li sii sua. E sta pur de la natura l'huomo al mondo nudo produtto. Et nulla cosa per propria li fu concesso saluo quel tanto che al di uin auxilio li ha piaciuto donare. El che piu a mali che a buoni huomeni se conciede. Et a tali ne gloria ne sua uirtu se li conuien appropriare. Et se lo intelletto suo come deue regolato fusse, ben reconosciuto & iudicio suo faría in se stesso dannare de multiplice imperfettio ne de cotanto uício che per suo sol diffetto tanti mali/ gni effetti de superbia li son causati. Et pur per certo admiranda cosa che tale nephando uitio in si des/ porportionato successo se conduchi, togliendo del dis

fetto suo in gloria e' esistimato. Et se questo suo in, telletto tanto de lui non profumesse, el differto suo con bono & retto saper riconosciuto faria, per che sopra le ben giudicate & conosciute cose piu fermi li giudicii & decision se fanno . Impero' se'l superbo con questo retto saper se stesso conoscer uorra, con tale gloriosa scientia uittoriosa corona de gloria riportara di suoi sup peditati sensi alla ragione. El che da piu prestante & maggior uirtu che a l'huomo dar se possi. Et in tali dilettanti discorsi che fruttuosi sono, sono ben contenu/ ti li termini de l'humilita, & ben alla superba uita re/ mediato, perche presupposta la recognitione di se stesso come e' stato persuaso. Nondum la humilita se intro/ duce, ma etiam la uitiosa superbia se discaccia, per la reconosciuta qualita sua & resta a si medemo uinto, el the e' la piu bella preda & de maggior potentia che al mondo far se possí, per laqual l'huomo da uicii liberato si resta, & per questa gran forza de l'humilita al cielo l'huomo piu che niun'altra uirtu uien tirato, perche a tali sempre el grande Iddio con gli occhi de la misericor, dia li risguarda & al superbo con quelli della giustitia & de uendetta li uuol uedere. Questa uirtu e' si grande the'l se suporta all'huomo esser peccator & humile piu tosto che al giusto superbo, come al Publicano successe. La uita de l'humile e' in grande securita & quietamente fundata. Et quella del superbo trauagliata, & grande/ mente sempre angustiata, & da nimici circundata: l'in/ quieto superbo sempre le grande cose appetisse, & con in quietudine ricerca & l'humile delle piccole & abiette le

contenta per che la pouerta & piccolezza & grande ric/ chezza de l'humilita, & cosi come l'humile del tutto se acquiera, el contrario nel superbo segue che ne l'una & peggio ne l'altra fortuna mai s'acquieta & nel cor fuo Ra sempre indignation & ira: l'humile dal grande Iddio e' bene accetto & amato & cosi da ciascuno per uicioso che sia & in se stesso etiam de questa sua uirtu se compia ce: el superbo da Iddio & da ciascun'altro in ogni stato che sia e grandemente danato & aborito & da tutti scac ciato & a si medemo etiam odioso fatto, có questa singu/ lar uirtu l'humile nella indigentia e bassezza fa l'habito suo & quado sua uolunta dispone in meglio soffrire co maggior facilita allhora piu uirilmente suporta, perche cost alli usati & in patientia ben apparecchiati per gratia hi aduiene la concedente gloria che per natura hauer non fi puole, & medefimamente la temporal quiete & pace de la presente uita per sua natura concessa glie.

Capítulo ottauo de moltí documentí & falubrí re medií dimostrati per lo acquisto della paz tientia santa & conseruamento di quella, Capí, VIII.

ER dependentia de l'utile trattato m'ho espedi to de l'utile & necessaria humilita. Per seguir l'or dine succedo nella terza uirtu patientia nomina/ ta laqual con le preditte ha grande uniformita & cor/ respondentia. Et della grandezza & preciosita sua non faro molta mentione. Restringendomi per non essere prolisso alli fruttuosi suoi essetti, da quali & l'uno & l'al tro bisogno sara raccolto, dellaqual in questo modo del stinguo chel fondamento suo consista nelle aduerse & tri bulate cose, & remediabile & altre inremediabile cause. Et ben che de questa in remediabile de molte sorte ne sia no che piu dannose & acerbe siano, delle altre, pur con maggior facilita che le prime se risanano per lo aiuto del rational intelletto riconosciuto lo in remediabil dan no, fa della necessita sua uolunta, & con questa, el sa/ uio s'acquieta & meglio chel puole supporta con que/ sta bella prouisione del mandar li aduersi casi in obliuio ne. Et sforzasi non piu de tale ne hauerne memoria, ne meno piu de esse rasonare. suggendo tutte quelle cose che in memoria de cio lo inducesse, & sopra ognitalero con el diuin uoler accomodarsi, & de ogni beneplacito suo come debbe uolersi contentar, nel qual fermati, co. me ben se conviene ogni aduersita con patiente animo se supporta, & doue diffetto de sensualita fusse troppo che non cosi al rational uoler l'huomo se adherisse, hauer si debbe al riccorso & conseglio de fidato amico, perche ogni tristitia se puol uincere con bono animo ouer con el conseglio del fedele amico . O come e' ben debele quel lo che con l'intelletto suo non compagna el tuor reparo doue eltanto appassionarsi non li gioua, o mal guberna/ ta rationalita de l'huomo, che al uoler diuino con que/ sti suo descontenti intenda de far riparo, con l'altra qua lita poi d'impatienti de suo remediabil danno, dico che ben sua miseria contempli, quelli che sua aduersita non pon supportare, & questa impotentia da sua intempera tia uiene

tia uiene togliendosi tato amaro quello che la fortuna li da & per quale causa con impacientia e tanto disconten to de l'aduersa fortuna, debbe l'huomo tato appassiona re. Qual e' quel suo che glie stato tolto el ben che possie de non li e' da Iddio prestato, & se li ha retolti del perdu to non fuo no se li couiene la condecente patientia & se affai mondane cole nó possede, perche tato cruciars? Nó e' gía tal passione per uitio de natura ne l'huomo aduenuto, che pur da lei del tutto denudato, al mondo fu pro dutto, ne per suo proprio, & abundante delitie usofrutta te. Perche mínimis paucifq natura contenta est, &pur p certo contrafata cofa lo impassionarsi a l'huomo che cosi al uoler de Iddio contrauéghi, & alla natura insieme che necessaria dispone & contra se stesso similmente procura quelli che melinconici & appassionati sonno, perche li aduiene, che spiritus tristis dissicat offa, & con tale tristi tía giongendo male al male l'error suo se moltiplica per el crucio che tali passionati tengono, i quali ogni lor sen fo in calcerati & restretti sonno, & maggiormente de po tentía de fua anima sono adulterate & uilípese, con lo in relletto malamente giudicando, & suo uolunta depraua do. De modo che co queste potetie impiagate, li aduiene quello che da uno ualéte philosofo fu ditto iproperado/ lo de libidine diffe, itellectus itelligit & uolutas no uult. Et se questa potétia dello intelletto nó opera, male puol effer regolata la uolunta, laqual couien che in questa im patientia trabocchi, adherendofi a quanto li libidinofi ap petiti configlia, che con ogni suo studio sua anima e' uio lentata & tirata, doue piu essa anima ama, iui fa el domi

cilio suo, & in questi progressi realmente ben si manife, A lo affetto & inclination animale, uedendosi la inclina tion sua, doue piu l'amor suo se affissa, & se al moto de fortuna & uitii senza riparo se rilassa in questo miser rimo stato de non esser patiente, se ritroua spogliato delle potentie animale, el che al ben patiente non aduie/ ne per esser della prudentia bene ornato, & nelli aduersi casi regolato & nel uoler del suo Iddio tutto acquietato; che tanto gran dono de gloriosa uirtu de patientia do/ natoli. Summamente el donator suo rengratia, & se l'aduersa fortuna lo abbandona, mai della bona fortu/ na resta priuato, con laqual el suo bon Capitano Chri sto sempre associato ui resta, dal quale bene amaistrato in tanta perfettion de uirtu, che tanto li fu grato, simel/ mente li sara che de tante posseduta uirtu nulla perduta prosperita li nocera, immo questo grande spiritual con tra cambio li uera, che patiente delle mondane substan/ tie, cosi hauendone Come non, con pacifica quiete senza nullo descontento securo vivara, & de questí adunque documentí anchor che piccoli & scarsi da me sian de, dutti, sara pur alquanto l'huomo suegliato in ben reconoscer el falace successo delle mondane prosperita inquiete, che con si breue spatio di tempo el tutto tra/ passa, si le felice come infelice cose. & tenendo fisso que sto rememorato de morire, niuno amor alle monda/ ne sustantie se li potra applicare. Et in tale meditatios ne questa grande uirru se perfice nutriendosi & mole to delle sue aduersita contentandos & de tali medica, menti de patienti recopri, in tal modo la mente delli afflitti se suffraga, che de messe lemental afflittione al pa cisico & quieto uiuer se conducon, & con facilita ogni suo aduerso con bona pacientia supportano, perche nel la mente del prudente & bono con facilità & suppor tato ogni aduersione. Et con tale preclara uirtu se per/ uenne al ben conseguire quanto nel principio de que/ sta opera su promesso in dar consolatoria uita de pace.

Capítulo nono e' dítto del modo che perfetta/
mente li fpirituali osseruano & se con/
ducono alla necessaria & con
decente patientia .
Capítulo, IX.

Er el sustragio & remedio delli imparienti afflitti nel precedente capitulo e' sta esposto quanto della fruttisicante patientia per le mie sorze su giudica/ to che se conuenia, & cosi etiam in questo capitulo per altro modo discorrendo de questa singular uirtu piu util/ mente sara dimostrato, el modo che spirituali persetta/ mente adoperano, & con tali documenti a ciascuno la patientia facilitata sara. Et con la conclusione del so/ praditto capitulo mía conclusione affermo, chel pru/ dente & bono sia quello che persette usustrutta que/ sto singular dono, el prudente perche sua rational uolun ta obediente alle necessarie cose con facilita se da & se di/ spone, & a simili modo el bono spiritual, perche si afforzono con el diuin uoler de accompagnar ogni contra/ tiate fortuna, che dal diuin uoler a giudicato che ueghi,

con pacifica giocondita & contento ogni aduerlita pren/ de & con questa gran forza del rational intelletto, & del la unita poi spiritual uolunta con Iddio depende simul di preditti effetti, che ogni mondan successo a Iddio refe rendo con pacífica uolunta el tutto benignamente fi ac/ cetta, & siauí de che qualita contrarieta esser si uogli come ricchi & grandi doni da un tanto fignor mandati co allegro animo accettar fe debbi rengratiando el manda/ tor de quelli. Et questi santi effetti della humiliata uolu ta con la patientia congionti, fa tanto l'huomo al fuo Id dio grato, che in grandissimo merito de gloria li succede quel che tanto da mondaní era giudicato male. Pero'che el bene sofferente nelle contrarieta, la corona se li conuie/ ne. & come quelli che uirilmente combatte se li da, & de tale pugna & combattimenti Iddio molte fiate ne e' cau fa, & dedita opera al amico suo per meglio suegliato & basso tenirlo de queste sue utel tribulatione lo accompa gna, accio a lui habbi riccorfo. Per darli poi maggior bene quando in questa fermata uirtu prosegue. Con la quale piu spiritualmente etiam li tentati da maligni spi riti combatteno & con patientia supportando uincono, ribattendo & li maligni pensieri mentali che dal nemico fraudulenter li fonno deduti, & con tale resistentia rico/ nosciuto & riparato el male, del nemico supperato ne ri porta gloría, & quando l'huomo con tale spirituale lis berta se ritroua, si medemo & tutto il mondo uince. La qual uíttoria da tre doní refulta, da natura prima dalla uiril uirtu & dalla deifica gratia per natura con el ratio/ nal intelletto manifestatoli, le uane instabilita monda! ne che

ne che con sua uita in piccol spacio uanno. Et perche le ben ditte cose piu uolte replicate piaceno: dico che que! sto natural intelletto che nelli tre beni dati discorrono. Non li consente ne da de esti la sua ferma proprieta per/ che la fanita del corpo, la fama, & la faculta, che per firo tanto li mondani se tene sono. Tutte cose a uarii casi de fortuna suggetti, & per sua natura sottoposti: & pe ro' el prudente che in questa infallibil natura ben discor re: con patientia fe acquieta delle non concessoli, de quel le in abundantia & cosi delle concesse perdendole. Così con facilita faría se al natural suo se adherisse, & non con durezza come ignoranti fanno. Et la uittoria secondaria uiene per l'habito delle uiril uirtu, perche in quelle af/ fuefatti anchor che con durezza pur le uince &circa que sto difficile, piu la uirtu reluce, perche uirtus in infirmi tate perficitur. Et tertio loco de trionfante uittoria per la diuina gratia a li spirituali concessa se uince & co que sta che e' gratis data sempre letificato & contento el suo cor permane: & de le cose aduerse non ha mai contristez za perche cosi alle spiritual mente se conuiene delle mos dane cose non hauer affetto, ne passione: pero' che al di uin uoler contrafanno, dalqual se disabrazzono quelli che a melinconici pensieri desprezzando tal remedii non puol metter freno, & come e' ditto se conclude che alli ui uenti con el natural fapere & in habito patiente per uir/ tu suefatti della diuina gratia sono uestiti & no solu dal la gratis data, ma dalla piu preclara gratum faciente. Per esser questo bene condecente dono a tanta generosa uirtu che per sua natura non con altri accompagnar si puole, che con bone & scientifiche persone.

Capítulo decimo, nelquale della díuina pace fe fara tratzeto de fua grandezza & de fingulari fuoi effetti dimozerando. Cap. X.

Ssendo stato nelli superior capituli iusta le piccol mie forze delle tre salubre uirtu satis trattato. Per il medesmo modo ne l'ultima quarta proseguo, che e' la singular persetta Pace, laqual se per suo ordine e' per ultima posta, non e' pero' alle altre inferiore per l'or dine de la reuolution de fortuna l'ultimo loco li tocca, Come fu ditto che la pouerta facci l'humilita, & questa la patientia, & ultimate nasce la pace, & questo loco etia li conuiene per esser questo trattato destinato per il quie to & pacifico uiuer. Con questa conclusion de pace biso gnaua che terminasse della grande sublimita, dellaqual uorrei mi fusse concesso el saper dirlo. Ma pur con el di/ uino foccorso diro quel meglio potro, adherendomi al mio fidato guida Christo, quale in ogni suo progresso di uita, come cosa de summa eccellentía, questa singular uírtu piu che niun'altra ha commendata, predicata, & esortata. Volendo che suo nascimento nel mondo quel la equalmente con el figliuol de Dio fuste. Et pero per el nuntío suo angelo in tale nativita fece pronuciare uni tamente, Gloria in excelsis Deo, & in terra pax homi/ nibus bonæ uoluntatis. Idest che cosi per Iddio la glo/ ria si ordinaste, come per gli huomini la pace, non pre/ metrendo pero che tanta grandezza de dono a ciascuno

lia communicato ma a li retti de bona uolunta nellaqua le ogni petfettion consiste, & li maligni prostrati de tur, bata mente repudiati, ilche fin qui e' mantenuto, che da foli boni e' tal pace posseduta, & con maligni pace non puol stare, per effer nel loro mente le cose mondane, tra uagliofi occupamenti. In che continua guerra fi mantie ne . Questo tesauro de diuina pace che con maligni non puol stare, che auanti lo incarnar del nostro Christo nel mondo non era, per la grande perfidía de moltí uiz tii che allhora regnaua. Come de molti castighi in diuer si tempi per il giusto Iddio per suoi demeriti grandemen te puniti furono. Et poi per sua clementia incarnatos. assunta in gratia l'humana natura con il gratioso suo stendardo di pace nel mondo discese. In tempo de sua grande tranquillita de quello pronuntiando & estollen/ do tal pace come fu ditto, & con tale sublime suo nasci mento de introdutta pace. E'stata talmente la religion christiana dottrinata da questo incarnato uerbo che de mirabil documenti, & bene institute leggi, & suoi precet tí a questa sua cara Christianita nobilitato, da lequal ben institute ordinatione seguitando non solum de perfetta pace se sara illuminati, sed etiam per tali salubri or dinamenti al necessario diuino amore si sara condutti ne qualí tutta la perfettion christiana se conduce e consiste, per esser tutti essetti erga Deum & proximum. Questa tanto fruttificante pace che grandemente esistimar si deb be, con laquale il grande Iddio in molte sue operation de qui, grandi sanamenti a bisognosi con tal pace licentiati & sanati. Et a discipuli suoi poi resuscitato per

grande dono questa sua pace piu uolte li dono, dicendo Pax uobis, & similmente per suo testamento come a ca rissimi & necessaria cosa li lascio la pace, dicendo pacem meam do uobis & relinquo. Si che come bon patre que sta sua grande ricchezza li ha uoluto lasciare, & questa pace singulare l'ha sempre persuasa & ordinata, & li os/seruatori suoi degnamente sigliuoli de Dio chiamati so/no, come ditto, beati pacifici quoniam silii Dei uoca/buntur, & se haueranno questa sua testata heredita, ue/ramente sigliuoli & heredi suoi saranno.

Delli induttiui modi per lo introdur della uera pace alli suoi contrarii oppositi comparati. Cap. XI.

Se del diletteuole & suaue frutto de pace, che per el capo nostro Christo come e' sta ditto nel mondo co l'aduenimento suo su tentato, non saranno li seguazi suoi cibati come insatiati famelici & insanabil insirmi tà staranno, & perche de simile insirmità gran quantità de grauati li sono, che de tal cibo gusto non hanno. Con questi per carità mio sorzo sarò la salubre sanità sua pro curarli, laqual non con miglior modo conceder se li puo le, che con l'introdursi si contrarii suoi efferti che in tale insirmità si hanno condutti, & se così da loro tali remezi dii saranno accetti, come surono quelli che a si gran ma le li condusse, senza alcun dubio quanto piu presto uozanno, così liberati saranno. Le cause adunque de tanzo gran male, surono due, che ben discoperre & conosciu te sono: la cupidita prima, & poi l'ambitione & ciascu

na di queste gran malignita fanno, da quelle la pernitio la guerra originata e', che sempre l'huomo rode & in a/ mara uita confumadolo il mantene. Et come si uede niu na cosa e piu distruttiua de la uera pace, de quello e'il grande affetto del tirar a se le terrene cose, perche tanto e' l'huomo impaciente &inquieto, quanto con maggior efficacia a quelle adherendosi si accommoda. Pero che nulla cofa tanto macula & líga el cor de l'huomo, quan to lo disordinato amor alle sustantie create. Et à si medes mo le uuol congiunger, perche con auidita tanto ansiosa méte ne l'una e l'altra di preditti duo pernitiofi uicii pro cura, che mai facio ne quieto fi ritroua, et pero' li e' con decente tanta infanabel & fetida infirmità & ueramente del diuin suffragio hanno grande indigentia & cosi del la piatola carita de ciascuno quelli in tanto cruciato sui corpi conducon, & piu per li supplicii & pene a loro ani me destinate. Et in questi trauagliosi & guerreggianti effetti che dalla cupidità & ambitione descendono: gran de parte del mondo par che ruinosa sia. Et perche a tanz to male per li contrarii effetti come di sopra remediar si puol. Pero per carità in si piatoso offitio a l'ambitioso & al cupido, auertisco che sua uita contempli, & rememo, rato lí suoi trauagliosi progressi, non bona ne contenta uita li parera tenire, ma piu tosto morte, per non esser ui ta quella che molte morte genera. Et questo ben lo ansioso auaro lo ha esperimentato, che benche facultade acquista, cosi le acquistate li manca come quelle che no ha non essendo delle proprie usufruttuario, ma ben suo Suggetto e' sottoposto &medesimaméte l'ambitioso fa, íií .

che non de altro che de trauagliole guerre le irrichisse, & quando có el uiril suo intelletto tata insanía conosciuta fusse, tali danosi & maligni defetti co la potente sua liber ra uolunta ben profugati sarieno, perche non solu cono/ sciuto saría che al diuin uoler cotrafanno, ma grademen te alla quieta pace del suo uiuere. Laqual pace per più su blime dono a li humili che a li altri piu cocessa, & la con tínua pace sta có loro & con questa nutrití nó molto ap/ petiscono & sua mente quietano con el bastarli quello che hanno, & có questo sempre uiue pacifico & téperato quello che uuol li basti quello che lui ha. Et che'l se affor zi de bastar lui alle indigentie sue, se quelle per lui non li bastano adheredosi alla dominical petitione de cofirmar fi con el díuin uolere. Fíat uolútas tua: & pané nostrum quotidianu da nobis. Et co questi salubri documenti la uera pace se introduce, perche con el diuin uoler &con lo acquietarsi delle indigétie sue: questa se mantene, & alla preditta quotidiana petitione no se contrasa, nellaquale quanto per la uita de l'huomo se conuiene, ben se dimo, fra el pacífico, similmente etía in questa ujua pace se có/ ferma. Et se l'aduersità lo sottopone, no mai sua uolunta fi fa corrotta, ma con maggior uirtu tal patiente fa che meglio puol foffrire, & pero maggior pace possedera, & de si stesso sara uincitore & del mondo signore & berede del cielo. Et questi no per se soli sono boni, ma per li altri pacificare, pero' che più al mondo l'huomo pacifico e' de giouameto che il ben in dottrina dottato, perche ogni co sa fa suo converso in bene, o felice & ioconda volunta de tanta pace ornata?o intelletto dal diuino lume be adot/

rrinato?o ben fecundata memoria che co le altre animal potentie bé ricercato & acquistato hauete la uerace pace? o be felici & cotenti quelli che ritrouata la cercata pace, & con frequétato habito la ritene? perche co el suono del la fanta pace quietamente dormirano co lequal tutte bé ordinate sustantie regolate sono si le intellettual sustatie come tutti li celesti corpi quali tutti co questa ordinaria pace fanno el fermo progresso, & a quello ponto nó de/ uíando & similmete ne l'universo, quelli che de signoria hano dominio con ogni conato fuo in questo pacifico ui uer procurano. & per si & per si sudditi suoi questa tran quilla pace come felice bene de bé nutrire. Et similmente ogni altro particulare, ogni suo studio poner doueria in tre forte de pace nutrirle & cofirmarle. Prima la pace con el suo Dio con si medesmo la pace co Iddio se perde per el peccato facendo selo inimico. Co si medesimo etia quan do la ragion nó predomina a li sentimenti suoi perche al lhora l'huomo della pace resta priuato &similméte co la iniustitia la pace co el psimo se pde, de questi ueraci do cumeti che a Iddio molto copiace, medesimamete al paci fico e' de grade giouamento, a liquali el diuino autilio ti e' persuaso, che come necessario aiuto li sia conceduto.

Capítulo doue della uirtu &uitio in comuni de tali estre mi si tratta & come sono terminati. Cap. XII.

Osí come nel principio della presente operetta su proposto nella pacifica uita trattare, così per sun damento si su dedutto l'essere humano per presta

F iiii

te & singular cola, & el bene essere precipue elquale requi rendo fu concluso che in quatro necessarie singular uirtu consistesse la perfetta &consolata uita de lequal uirtu fin qui per il bisogno de l'humana uita e'sta satis per trat/ tato, & cosi etiam el douer saria che delli oppositi suoi ui tíi che tato fanno la uita imperfetta, detestadoli per trati tare. Ilche per non esser molto prolisso pretermettero, & per difetto etiam della infufficientia mia che tanto non fi couiene: ma quel che in suo particular no dico pur in co muni qualche cosa se dira de li contrarii effetti de questi doi estremi, & uirtu & uitio. Et per la uirtu cosi come la gratía del fummo Dío s'acquista & iubilosi de qui paci ficati se matene, & poi nella felice patria si fruisce, cosi per el uítio a Iddio l'huomo se nímica & quello abandonan do al grade inimico suo ui s'accosta, che de qui in crucia ta uita lo conserua & ne l'altra sempiterna in grande pu nition lo condanna. Con la uirtu a si medemo se fa placa bile, & in confolata uita de uirtu in uirtu pacificato trapassa: & al uitioso tutto in opposito succede che in mala fua conscientía cruciato se stesso aborisce, & de l'uno in l'altro uitio defettiuo fi condana. La uirtu tertio loco ha tale forza che a ciascuno el uirtuoso si sa grato, & propi/ tio, & beniuolo con tutri fi conserua. El uitioso da qualu que persona e sempre aborito desprecíato & scacciato & come tristissimo uilmete reputato, & tande l'effetto esito del uitiofo e'che da Iddio e'condanato, da se stesso crucia to & al prossimo calúniato, impero questi deprauati & tanto detestandi uitiosi, come cotagioso morbo pfugar a debbe: li uitii de liqual quando manifestati sono, Co/ me acuto male co pernitiolo elemplo infetado uanno, & alíquando fotto specie de bene con suo fallace ingano li suoi gra uitii uano occultado. Et con questi coperti mo di molto maggior tal uitii se fanno di maligni defetti suoi, perche el uitio no piu uituperosamete operar si puo le, che fotto questa falsa forma de uirtu, &questi ne li ma gistrati & manizi suoi come da uolpe fanno le intrate & principii loro, & nel dominar poi da leoni fanno & come da cani e'il fine suo & da tali uitiosi el pernitioso suo sta to e' quado frequetatí nel mal suo habito & iui si sumer gono perche ne l'habito la uirtu & uitio le coliste, & no ui si pone ne uirtu ne uitio, se no ui interuiene el cotinua/ to habito ne etia la uirtu no cosiste nel retto saperla, ma in retto adoperarla & questa uirtu & remocion de uitii piu a poteti & nobili e' condecete che a l'ignobile, & per l'osseruar el decoro della gradezza sua, & perche da loro l'inferiori che ne gradi si spechiano male esemplo no pre dino, có elquale piu licetion al falir fe fanno, & da qui ue ne che doue abudătia de uitioli capi, iui e male habitare. forzisi aduq li prudeti & de nobilita dottati da si corato male profugare, accio sua nobilita no uilischi, & l'infimi similmete che in tal morbo sono machiati de suoi uitii li berar si pcurano, pero' che la lor miseria assaí li basta sen za che al suo Dio &a lor stessi &a tutto'l modo piu odio si farsi, pero' simel effetti dal uitio originariamete resulta.

Cap. nelqual la forza della libera humana uolunta ab utroop statu se dimostra có grade potétia esser códutta, & có maggior facilita nel bene manisestata, Cap. XIII,

Er escitar &ben l'huomo inanimare nel pacifico & modigerato uiuere questo piccol trattato e'stato composto. Et ricercado nelle quatro sue uirtu pro poste, sarano ricolti piu documenti che per l'humanc ui/ uer sono condecetí, da qualí etía la spíritual uita co salu bri remedii se conduce, per esser tutti mezzi con liquali al uero fine l'huomo se conduce che el dío suo, & có talí ale uiolente terrene forze se resiste, & perche come su ditto la uirtu & uitio tutto nel suo habito cosiste. Impero' p me glio el uirtuoso ne la uirtu habituare. Questo ultimo ca pítulo p cósolation sua sara, proponedoli facilita & quo damodo uiolétata la uia del pleguir nel uirtuolo operar & prima p esser de spirito & de carne procreati, co mag/ gior forza de natura la supior sustatia debbe dominare & poi & piu potéte in natura la forma de quello e la ma tería, & pero' l'anima che e' la forma del corpo, douería piu rigorosamete agere in sua materia, che la materia ne la forma, & pur etíam un'altro ordine in natura, che uno potente agéte nel patiente suo bene disposito co la ppor tionata distatia debbe mirabilmete operare. Et e' pur l'a nima quel potéte agéte che nel suggetto suo patiéte cor po che si li e' propinquo, perche no debbe tanta forza de natura far l'officio suo, & se tato forzato ordine e dal ui tioso interrotto che'l sia suggiugato el superior da l'infe rior, &dato piu forza alla materia che alla forma, & ch'el patiente influischi uirtu nel agente. Per certo questi ro/ uersati ordeni de natura danno stupenda ammiratione, che contra tata uiolentia el maligno uitiolo persegui, & perche dir se potria che questa grade sua forza dalla gra

de potentia del suo libero arbitrio li uiene per esser tale potenti che ne a simel successo di natura, ne de niun'altra creata cosa essere sottoposta. Et co tale sua liberta al suo libito questo possi fare, l'e' ben uero la grande forza del libero uolere, ma non pero' e' tanta che con maggior pro tezza al male piu che al bene inclinato fia. Perche questo per difetto in Dio accusar si potria che tale fomite & in/ clinamento al peccare a l'huomo hauesse donato. El che non e', imo e' tutto l'opposito pero' che molto maggior & uigorose forze sono nelle animal potentie dal grande Iddio infuse come si uede, ne altramente esistimar si deb/ be che un tanto artifice, che per fin de lui se habbi fatto l'anima tanto fublime effetto, & a si cara l'habbi poi nel la carne deposta, che un si precipitoso loco se'l non li haz uesse de bona custode proueduto. Impero'el ben fidele co la speranza del potente amator suo animosamete ap/ prendi le grande sue forze a l'anima donate, con lequal come fu proposto con grande facilita saluar si potra. Et benche l'anima in si pericoloso loco sia riposta. Et tanta la grande uirtu della libera fua uolunta, che per fua cu/ stode li e' dato, con el fido consiglio de l'intelletto suo, che mai da uiolentia alcuna non uolendo fara contami/ nata ne uinta. Et perche tutte l'operation humane dal li bero arbitrío nasceno. Pero resta la preposta probata che tale libero uoler piu al bene che al male inclinato se fa,& oltra lí deduttí superior argumétí, la uolunta diuina che sempre al suo humano geno el bé procura, nó puol far p quato i se est che alla sua aia no li siii ppitio & beneficio so pero che sua deita che in ogni opato co amor pcede, fa

prima che in si solo ogni cosa per lo affettuoso amarsi se diuolue, & in questo primo ordine & grado e l'anima humana contenuta, per effere fine d'ogni cola creata, & a fine poi de sua deita produtta, & per tale ordine da esso Iddio e' molto amata, & co un'altro grado de amor uer/ so ciascun'altro, sua maiesta si diffunde : si che cadauno de l'amor suo e participante. Et pero' in consimile ordis namento e' a lhuomo instituito l'ordine del Christiano uiuere: nel primo grado el fuo Iddio amare, & nel fecon do el prossimo poi nel che tutta la persettion de uita con siste & se in tanta promission de facilita al ben operar mi son dilatato molto, e' stato per far a questo tratta to con solato & pacifico fine, come nel principio suo li fu pro/ messo. Et così alli uolenti quella seruando, li documen tí contenutí concesso li sara, che con ualoroso & letifica to animo da ogni mondano affetto liberati saranno, & con la interior liberta el benefattor suo Iddio con pacifi/ cata mente possedera, renunciando el tutto quelli che nuol posseder questo tutto, & allhora requiescendo & suoi effetti in Dio fermandosi, sara contento & quieto el cor de l'huomo, e se medesmo non piu esistimar, per che el proprio amarsi, piu che niun'altra cosa noce, & al la uera uoluntaria liberta contradice, & se si stesso non si renuntia hauer non la puole, perche li proprietarii de se Ressi amatori, sono tutti impregionati, con le uane sue mondane glorie restan sempre ingannati, & nella traua/ gliosa sua guerra permanenti, perche dal diuin uoler se gregati ogni mondan cruciato le li conuiene, con el con/ decente prinamento de li celesti beni.



OSI come questo principiar de uti le trattato per carita mosso in docu/ mento del prossimo e' sta composto, cosi etiam el fine suo per diuina laude instituto su, & al suo ausilio suffraga/ to ho condutta tal opera al fine suo. per el che grandemente sua deita com

mendata fia , laquale essendo in tredeci Capituli regula/ ta fara per maggior intelligentia repilogata & in que/ sto fol uno Capítulo ristretta & dechiarata, & come nel esordio suo e' stato promesso della pacifica &quieta uita trattare così nel primo Capítulo per fundamento de tale suggetto e' posta la essentia humana per la piu perfetta cosa che nel mondo dal grande Iddio creata fusse. "Come ben alle altre tutte parangonando l'imperfettion delle corporee essentie sue etiam qui al basso sono terminati & li elementi in suo grado quelli che hanno piu del perfet/ to piu alla pura diuina essentia se uanno accostando, & meglio poi li celesti corpi & molto maggiormete l'huo mo per la participata spiritual essentia sua al suo Iddio per la grande conformita ui s'accosta, impero da questo capo suo principio de letificata uita apprende & con que sto ordine nel secondo capítulo se descende doue per inuestigar in che la quiera & pacifica uita consista. Sono proposte quattro opinione uariamente da saui & la con clusion poi che nulla terrena cosa a l'humana mente dar possi quiete per non esser adequate a tanta nobilita de na tura che altre che terrene cose fe li conuiene per suo satu/ ramento & che niun'altra cosa a la mente & uolunta hu

mana dara contento che aquelle con el diuin uoler unien do. Perche come ditto inquietum est cor meum donec re quiescam in te, & perche la essential uita de l'huomo in duo qualita colifte, perfetta & imperfetta, nel terzo capi tulo se dimostra quattro mali effetti che l'impersettion conduce & da disconteta uita, & cosi etiam altre quattro uírtu che al esser humano da fua perfettione & quieto ri poso, de lequal uírtu amplamente si ua parlando, perche in quelle confiste el fundamento di questo trattato qual e' prima la pouerra da laquale le altre come sue figlie hã no suo origine & da questa l'hum lita nasce & da l'humilita la patientia & ultimate uiene la pace, & co questo ordine nel quarto capítulo se da principio al parlar della pouerta de laqual in sua laude molte cose e' ditto che co me madre de l'altre sue uirtu l'infonde, & come medicis na salubre da grande uigor con produttion de fruttuos effetti con la deifica imitatione che tato per cara per si & per suoi eletti, & come a quelli che nel suo cotrario s'aui tiano in quati nephadi mali precipitano. Et seguedo poi nel capitulo quinto della santa humilita se tratta, ne la, quale grande eccellentia se contiene per esser piu che niu/ n'altra uirtu per la salute necessaria, & quella che a l'al/ tre tutte da grá lustro & che nulla uírtu senza quella de nominata fara, essendo etiam la fede informata perche la humiliation a la credulita se conviene & che questa piu che niun'altra ne la incarnation diuina fu assunta & simi liter con essa principaliter la uergine merito' de concipere con laquale a christiano documento el suo capo Christo fino alla morte se sottopose & con molto belle inuocatio ne: Poi al capitulo festo le diviene nelquale per habituar l'huomo in questo humiliarsi molti documenti sono de dutti come nel riconoscer li tre stati de l'impersettion & piccolezza fua & in festesso uilipendersi & da si solo li de fetti suoi accusarse & li uirtuosi beni suoi a solo Iddio at tribuire & come de tale humiliarsi molti boni effetti se cauano come diffusamete etiam nel settimo capitulo pa rangonando tal uírtu al uítio meglior cognitione ne re/ fulta perche cosi come nel lume de l'intelletto tal uirtu e' fundata & propria sua dotte li e' dato con tale intelletto ogni suo effetto de uirtu in bassezza condure:cosi in op/ posito la superba uita resta de l'intellettual lume priua/ ta &in falli iudicii de sestessi in multiplici errori per igno rantía cade, come ben el precipitio loro e' dechiarato, & come e' l'humile dal suo Iddio amato & similmente da ciascuno apreciato & in se stesso coplacendos acquietato & de questa humilita co belli notadi terminato co l'ordine suo della patietia. Nel nono cap. se tratta esponedo moltí ualorosi remedií a l'una e l'altra fortuna quando co el suffragio del prudere intelletto co la retta uoluta se accompagna ne lequale due potentie, tutto el uiril opera re con facilita consiste. Et come da lo intelletto ogni mos dana prosperita e'instabile & uana iudicata, & che nullo per fua natura e'a l'huomo appropriata, al che la uoluta e' tirata da ogni accaduto caso se acquieta, & demesso lo amor delle cose mondane, in Dio sua mente de ciascuna cosa riferma, & con la frequente meditatione del morire questo facilmente si fa, & de simel uirtu se ua etiam nel nono capítulo ampliando in demostrar quanti beneficii li spirituali de questa apprendono. Et che el suo Iddio ne le aduersita li nutricon per farli poi degni incoronati de grande gloria dandoli etiam consolata & felice tempo/ ral uita. Et per tale conclusione e' ditto che tale gloriosa uittoria da tre doni depende, per natura dello intelletto illuminato per l'habito uirtuolo suefatto, & dalla deisi ca gratía prouocato, laqual non folum uíene come gra/ tis data, sed gratum faciente. Et ultimate poi a la quarta uirtu se diuiene che e' la pace nel decimo capitulo la/ qual benche per l'ordine suo sia per l'ultimo posta. Non e pero a le altre inferiore, immo come prestante cosa con questo stendardo de pace uenne el noitro Signor nel mó do & l'uno & l'altro insieme nacqueno, come per suoi nuncii fu allhora bandito si la gloria per Iddio, come per lí huomini la pace, essendo per tale effetto de pace nel mó do uenuto co laquale la Christiana fede e'stata instituita & per li pacifici la celeste heredita li e' pmessa. Et medesia maméte la modana quiete. Et de questa pace anchor nel undecimo Capítulo contra li impatienti & de tribulata uita se parla, esponendoli le due cause che tanta imperset ta & guerreggiate uita li inferisce cioe la cupidita & am bitione per ester li essetti suoi piu che niun'altro male di struttiuo della uera pace per lo auido amor che a si stesso & alle mondane cose porta alla rabbia de líquali con re/ mediabil documento e' stato proueduto, & il modo di, mostrato come al pacificar de li animi se peruene. Et fini to il pacifico & util discorso delle preditte uirtu da qua) le il perfetto & quieto uiuer se estrae : nel duodecimo ca/ pitulo poi un'altra bella cosideration uien dedutta della uirtu &

uirtu & uitio in communi & come de questi dui estremi tre bení gradí & malí ne refulta & fuccedono che tutti a questo trattato correspondeno, perche sono causa del di scotento & di grande contento de l'humano uiuere & co salubre ammonitione & documéti tal capitulo finiendo. Poi nel ultimo se coclude esser maggior la facilita nel be ne che nel male operare, come per piu instituti de natura resta probato & come ammiranda cosa ch'el uitioso con tra tanta forza de natura persegui, laqual forza sua dal deprauato libero arbitrio che piu che nulla cosa e' pote/ te, e' dependuta, elquale libero arbitrio e' dimostrato chi piu nel bene che nel male per ordination diuina se inclina ne le potentie de l'anima & ui se infonde lo illuminato intelletto dal quale la uolunta non ingannata potra mai el male per suo bene eleggere & come el diuin suffra gio non puol macare a la regulata anima in lui per effer quella da fua deita nel primo ingresso amata.

## FINIS.

G

Sono con el díuíno ausilio ultimati questi dui breui a utili trattati, intitulati come nel fine del primo fu dittol'uno Radice christiana, a l'altro Consolatoria uita de pace. Et perche in essi se contiene theologi/ca a importante spiritual dottrina, ueramente el diuin sustragio ui si ha interposto: essendo marauiglioso che da idiota a uulgar persona tale componimento se hab/bi condutto. Elquale meglio ho potuto el seminato di/uin uerbo da diuersi predicatori recogliendo, ho ordinata mente riposto quello che in questi se contiene. Ne qua/li essendoui qualche inordinato parlare a fallimento come da simil inesperto a nouo compositor uenendo sara per escusato: adherendomi al piu esperto remettendomi.

## LIBRO TERZO DEL CONVENIEN TE MODO DEL ORARE A IDDIO. Capítulo primo.



ER satisfare alle laudeuol & catolice pe titione a me satte, per uoi uenerande don/ ne de santa Chiara ben condecente alla san timonia del spiritual stato uostro insiam/ mate del desiderio de ben sapere el con/

ueneuol uero modo che nel orar & deprecar al summo Iddio tenir si debbe. Poi che con summissa & grande humilita uostra molte siate mi hauete persuaso. Che mio sentimento circa de cio ui dichiari: me si conuien obedirui, anchor che in tanta materia insufficientissi/ mo sia, & molto piu conueneuole saria che alle scole uo/ stre tal dottrina instrutta mi susse. Pur mosso dallo as/ fettato adimandare a questo non con mio piccol biasimo de tanta grandezza uoler parlare, con ogni mia summis sione a piu esperimentati sottoponendomi diro.

La oratione & nostro deprecar al diuin padre, per decre/
to & diuine ordinatione sono institute & commandate,
come in molti suoi ditti si espone, petite, pulsate, & ora
te, uouete, & similia. Et sine interuentu orate, & simil/
mente lo deprecar & dimandar a Iddio in ogni tempo
necessario e' stato, si nel uecchio come nel nouo testamen
to, & come molto necessaria cosa per ciascun delli nostri
antiqui padri abundantemente in questo conueniente

G ii

pregar grandi operamenti in tal successo sono stati fatti, & similmente nel persuader ciascuno che in tale orar se conduchino, & non folum dalli antiqui nostri padri ta/ le falubre & necessario incitamento li e' dato. Ma mag/ giormente nel salubre stato della gratia nellaqual al pre sente siamo con infiniti incitamenti persuadeti si dal gra de Iddio come di sopra e ditto, sed etiam abundantemen te da fantissimi & deuoti huomini cosi ne uien persuaso, come etiam catolicamente per tutti li diuini officii siamo a questo orar ogni di chiamati & auertiti, & se a questa necessaria uocation con deuota summission l'huomo se condura: quel uerace ditto del psalmista li aduenira che't cor contrito & humiliato Iddio non desprezara ma ben con tale humiliato & contrito core al suo Iddio appresen tato con el fisso imaginamento de infinita grandezza & bonta sua, li succedera un tanto suaue spiritual gusto, che de giocondita sara ripieno. Et questo tanto contenta mento de mente che dal deuoto orar depende, fa grande certitudine che tale orar necessario per la salute conuenie te sia. Et per peruenire a tanto deletteuole & perfetto be/ ne, nel sussequente capítulo de condecente modo per que sto necessario orar sara esposto.

Apítulo secondo, se per impetrar gratie da mon/ dani signori, tanto prostrati & auidamente li bi sognosi pregano, per lo ottenir sue gratie, da tale imitation molto maggiormente quelli che dal sommo si gnor Iddio uoleno deprecar, se li conuiene con humilia/ to & contritto core come e' ditto, perche con tale princi/ pio lo orante Iddio no disprezza se bene in molti desetti & mancamenti constituto fusse. Et per bene habilitar questo orante nelle petition sue debbe prima con dilige/ tía ben considerare dauanti cui per orare appresentato sia & delle infinite sue perfettion meditando contemplare. & de si medesmo etiam delle sue imperfettione & uitis ben esaminare, perche questi duo ben reconosciuti estre mi termini, fara che con grande certitudine l'huomo co parandosi al suo Iddio dira chi sei tu? & chi son io? Et con questa fissa meditation spiritual non potra far che bene humiliaro con ottima contritione in tale orar non se habbi appresentato, con laquale necessaria contritione ben giustificato non piu nemico de Dio, come per suoi deffetti erra, confidentemente nelle condecente petition fue li potra adimandare. Et le ben iustificato & amico de Dio fatto, auertischi bene & consideri tal giusto, de non tanto nel orare suo profuntuosamente presumere del tanto de si stesso fidarse, accio quello che al mal giu/ stificato Phariseo successe, che etiam si lui non aduen/ ghi che male giustificato repudiato sia, & se al Publica/ no per el deuoto fuo meditar con giustificato core la gra tía lí fu conceduta, questo per elemplar a ben giustifica ti dedita opera li si fanno aduertiti come cosa ben conde/ cente . Et per necessario suffragio per li tre offesi, che coti diana mente si fanno. Cosi per la chiesia e' instituito che con questi conueneuol pagamenti se satisfacci, & pri/ ma per lo offeso Iddio la oration fu introdutta, accio con questo humiliato modo deprecando l'offeso Iddio si placasse. Et similmente per l'offesa a si stesso fatta per le colpe sue, el digiuno per el macerar della carne gli Giii

uien comandato, & tertio loco per lo offeso prossimo le elemofine condegne fonno . Pero questo necessario ora/ re che per lo offeto Iddio principalmente fu instituito. con deuota humiliation se facci. Et quelli che come e' ditto sine intermissione orano, le faranno come persetti oranti el supremo grado teniranno. Perche nel meditar & ben contemplar questo suo Iddio sempre nelle gran/ dezze & magnitudine sue discorrono, & delle colpe sue grandemente se accusano: & in simel persettion de ora/ re gli perfetti sempre fanno, con elqual più el gran/ de Iddio se compiace, che con le abundante parole. & oratione che per inesperti & uulgar persone se fan/ no. Essendo adunque in questo capítulo dechiarato el ben conuemente & necessario orate, nel suo seguen? te sara ditto el modo che per necessita condecente & conz ueniente fara, menelomendora oud ouro los ocusa non

Apitulo terzo, poi che a ciascuno lo orare per suo debito e' comandato, & come giustificato con lo humiliarsi in ceder si debbe. Per el primo capitulo si ha manisestato, & maggior conuez nientia etiam mi conuien dedurre. Pero che a giustificarse ad un tanto osseso per si solo non basta. Ma piu pre meditando, & ben sra se stesso esaminando daz uanti quale e quanto Iddio per orar appresentato sia, & giusta la grandezza dello appresentato suo. Le conzuencuole sue petition adequar si debbe. Et accio che el dimandar frustratorio non sia, aduertire si debbe el non dimandare prophane, ne dissettiue cose, per non

dinegrar alla grandezza de quello a cui se adimanda, & per non comparer etiam dishonesto & prosonruo/ so domandatore, per che debitamente repudiato saria, ma per ben lo orare regulato sia, debbe l'huomo con diligentia el stato suo ben considerare, perche in mol te miserie ritrouandoss ben del bisogno del essere suo suffragato conoscera, & pero' con efficace, & assiduo adimandar & el diuino ausilio in tre cose piu che in niu n' alrra lo orar suo fermara. Pero che senza tale deisi/ co suffragio de questi tre stimulati tentamenti l'huomo mal defender si potra, quali sono le tentation del mondo? quella del asturo Diauolo, & poi la carne: da li qual nephandi & ruinosi uitii, che sono Superbia, Aua/ ritia, & Lussuria, tutta l'humana natura e' infettata & grandemente tentata dal aduersario stimulante ne/ mico, elquale ben astuto reconoscendo doue l'huomo piu a l'uno che a l'altro de tali uitii ue se inclina, iui piu suoi tentamenti si affissa. Impero' al orante co/ me cosa grandemente opportuna, tal necessario suffragio a Iddio se conuien adimandare, & medesima/ mente con la natural uiril liberta de l'huomo, esco/ gitando li difetti & mancamenti suoi in quella parte che la Rocca & Castello suo se uede debilitato, iui con maggior repari remediando procuri, accio che'l nemi/ co suo in quella debilita non lo uinca, con le sue sti/ mulate tentatione. Et se per le sue debel potentie que sto non gli basta, fermamente el diuin suffragio gli sara bastante, & questo e' l'ottimo pregare, che al/ tramente Iddio per suo suffragio, in tanto bisogno de pericolosi diabolici tentamenti regulatamente per si se conuien fare, & perche etiam per el prossimo & per se medesmi impetrar mondane cose con debito modo per el suo necessario uiuer conceduto e', dummodo el des bito termine non uitiato sia, simel abundante diman/ dar, come nel molto affettionato pregare. Pero' che in tale irregolato uolere, non saria el buon ordine serua/ to, de uoler quel solo adimandare, che di piacquimen to de Iddio sia, & uana per mente li simili abundanti adimandari de mondane cose, non regolate fatte. Non solamente dannando el domandatore usen repudiato, ma alíquando per divina promissione tale irregulate per titione de mondani beni, li uengon conceduti, come co sa del nemico suo, a tal suoi diabolici beni li sono appro priati. Ma quando per l'anima le petition si fanno. El gratiolo signore al obedir se constrenge, & in conceder, le molto se stesso se compiace, per essersi l'anima so/ pra modo cara. Laqual non se possendo per sua maiesta ordinariamente saluare, per la repugnantia del suo li/ bero uoler che al suo modo dispone, & quando tale in/ clinata uolunta al debito orare & falubre adimandare fi conuerte, e summamente a sua deita caro. Impero' con ogni studio quella deprecar si debbe che illuminata facci la necessaria uolunta de l'huomo, accio che in questo ben orare destinata fia.

Apítulo quarto per uno altro piu prestante, & condecente modo. Per el bene orar se propone co sa che piu delle altre al persetto si accosta, con le

qual el summo Iddio immediate se unisse. Per el suo tutto spiritual che ue se interpone, elquale perfetto ora, re in tre petition consistendo, instantemente si debbe adimandare, cioe per li commessi peccati l'aduenia im/ petrare, & per la diuina gratia conquistare, & conquis stata lungamente tenirla. Et ultimate la celeste gloria con el suo Iddio possedendo conceduto gli sia. Et ben/ che tale petition all'huomo condecente & necessarie sia/ no & che da tali spirituali effetti non altro che supremo bene acquistar si puole. Pur aduertiscon quelli che con irregulato modo pregano, perche se per principal fine suo dello acquistarsi la gloria che al suo operar fanno. per fua dannation, & non per loro giustificatio ne falu/ te sara tal suo defettiuo procurare, rimouendo dal de, bito suo fine tale humano operare, che a fine del solo Iddio questo far se debbe, & non per si, perche merce/ nario faria. Et tale merce a tanto inestimato bene non e' proportionato. Pero' se per suo sol fine si fa, ingan/ nato & frustratorie pregano: ma come e' ditto tutti li operati humani al fin del solo Iddio destinati siano, el qual poi per sua clementia fara che quello che l'huo/ mo per suo debito lo acquistar procura, per gratia & non per nullo suo merito la gratia & gloria gli sara conceduta, pur che il debito modo serbato sia. Et se con tale forma le terrene cose rechiedendole concedu, te saranno, maggiormente le spirituale dal clemente Iddio che piu uolontiera che gli mondani doni ne sa/ ranno per sua liberalita donati, dummodo per bene aduertiti, & senza el pericolo del fallir non sia. In



questo tanto per si stesso uolere, perche come si uede el commune uulgo a questo sol fine molto allo adiz mandar pronti si fanno, & con tale ignorante credere de ben adimandare, grandemente falliscono per lo aui do voler le sustantie terrene & suoi deletteuol & sen/ sual gusti. Per elqual improprio & inordinato dimanz dar, el giusto Iddio come sdegnaro gli conuiene re/ pudiare, & se da religiosi per suo suffragio, per tal di/ mande uanno, & l'uno & l'altro falliscono, impero de tale ponderoso peso che per auidita da guadagno li religiosi per seculari malamente orano. Mancando dal debito suo officio che con carita el prossimo suo de cosi uano adimandar gli douerian aduertirli. Ma mol to maggiormente da maligni hipocriti tal orar sotto coperta di beni per esser laudati falsamente questo fan/ no, & el suo gran uitio occultando, & con tale uitia/ to inganno, non possono li uitii esser piu brutti & de/ testandi, che quando sotto coperta de uirtu sono celati & occultati, & con simil oranti mia persuasion non face cio, perche frustatorio saría con incorrigibili procurare ma per fruttuoso in tal ben orare perseguire. Nel se/ guente quinto capitulo, della dominical petitione piu amplamente & con securo modo se dira.

Apítulo quinto, nelquale con securo modo el uero orare per el precettor nostro Christo salu/ bremente ne ha dimostrato, & cosi come a di/ scipuli suoi con considente modo per el suo orar am/ maestrandogli gli insegno, Simelmente per instruttion

nostra seruar se debbe, elqual alla rechiesta sua che delorar rechieseno, gli diffe, cum oraris dicite Pater no/ ster. Et ueramente in questa dominical oratione ui e' contenuta tutta la perfettion de l'humano spiritual ui/ uere, per esserui nelle serte petition sue ogni regola/ to & securo adimandar . Et questo persetto nostro . maestro prima ammaestrandoci in questo orar ne as/ ficura per la amoreuol inuocation sua. Pater noster. & ce inuita a dimandar, cosi come il mondano pa/ dre per lo amato figliuolo, se gli fa prono al conce/ dergli terreni beni. Molto piu largamente el celeste padre alli suoi ueri figliuoli per l'abondantia del super chio amargli, de maggior doni a lui ben condecente padre gli saranno concetti, essendoci per priuilegio ue/ ramente padre per creatione, per conservatione, & poi per redentione, & ultimate per glorificatione. Laqual uera paternita ne l'huomo sempre se conserua, quan/ do li paremi suoi commandamenti obediti sono, & in simil debito el padre compiaciuro, secura fiducia nel ben orare al uerace figlio gli sara donato, si per lo ac quisto della hereditaria promessa gloria. Come etiam per el general catholico Christiano ordine, accio che co/ me a tutti per diuina gratia e' promettuto, per uirtu propria etiam fauente Deo la possi conquistare.

Apítulo festo, nelquale delle ben regolate domi nical petitione sara religiosamente esposto, & perche ogni perfetto initio dal summo Iddio de, pen de. Pero' nel santo suo nome se fara principio per

meglio al suo conueniente fine con el principio con re/ sposto sia, el santificato adunque nome de Iddio per el primo inuocar nel orar se conuiene, & sopra modo sublimando tanto santificato & preclaro nome, elqual conueneuole officio da quelli che de purgate mente so/ no ornatamente uestiti, facilmente far si suole. Alli/ quali le diuine gratie come ben nel orar dispositi sem/ pre uengono conceduti, & ueramente questi illumi/ nati da tanto sublime nome, affettionati saranno ca/ paci per uirtu della gratia conceputagli, che con se/ co ogni altra uirtu se gli accompagna. Et pero' de ogni suo conueniente adimandar saranno compiaciuti. Ma quelli che indispositi & di turbate mente nelli af/ fettati mondani lutti prostrati, non possono si bel prine cipio nel suo orare farse capaci, mancandogli la debi ta inuocatione del diuino nome, che al tenebroso intelletto suo doueria dar lume. Et se pur questi de gra/ tia diffettiui, con el suo libero uoler che ueramente e' suo, & non da nullo li puol esser rapito. Con tale sua libera uolunta uorra sua mente rileuare, & ben de que sto diuin nome premeditare sara ueramente della indeuo tion sua , per deuoto gusto de questo grandissimo no/ me ben illuminato, per effer la uirtu de cosi sublime no me tale, che quelli che con deuota mente lo inuoca, sem/ pre per sua benignita se gli sa prono al uero inuocator suo & questa e la suprema gloría che a questo eccel/ lentissimo nome applicar se gli puole, & condegnamen te in questa deifica dominical petitione, per la prima & piu perfetta petition delle altre e' stata condecente/

mente posta, & con questo singular principio che alle al

tre tutte dara uigore, ne li altri poi se seguitara.

Apítulo settimo hauendosi per li superior capitu li satis dottrinato, che de purificate mente el pa/ dre fuo fiducialmente inuocato, securamente con el preclaro diuin suo nome principiato. Pero con que/ sto ben conueniente principiato, la seconda petition ne uengo, quale e' Adueníat regnum tuum, elqual regno in duo parte per el grande Iddio fu distinto, dicendo, Sum domínus uirtutum, & Rex gloriæ. Et questi dui regni che per suoi se approprio': pero' a l'huomo simelmen, te & condecente lo immitar el paterno nome. Seguitan/ do in questi dui regni, & orando adimadare, cioe el sem piterno della gloria, & per la mondana uita el regno del la uirtu: alqual regno de gloria non se puol peruenire senza el transito delle ordinate uirtu, elqual regno de uir tu e' summopere necessario, & per ester totalmente dal mondano regno diuerlo, con maggior diletto & facilita acquistato si tene. Ilche non cosi a mondani regnanti suc cede, perche el mondan suo regnar con molta fatica lo ac quistano, & con grande timor el tengono, & con immen so dolor lo rilassano. Ma el stato & regno delle uirtu con la fola libera uolunta con diletto facilmente se conqui/ sta, & con securta si mantene, & con molta giocondita mai piu se rilassa. Impero con affettionato pregar tal se/ curo regno adimandar si debbe, che per le amate uirtu, & per li renuntiati appetiti humani, concesso li sara, & l'ultimo regno poi de gloria per necessita se ne uene, per che ben puol sperar de receuer premio & regnare in cielo.

quelli che in terra non l'hanno cercato & che alle laude, & regnar mondano non se hanno conuersi. Et con que/sta condigna petitione dello adimandar el celeste regna/re, con lo interuentu delle regulate uirtu, tali uniti re/gni per buoni catolici sermamente si fanno. Et con que/sto diuin ordine ben seruato, non solum l'huomo e' po sto nel mondo per regnare, per el natural de tutte le crea te cose sottopostoli, sed etiam per el suo uoler le uirtu si/gnoreggiare, con lequal come e' ditto fattosi regnante del cielo, l'ordine poi tutto ha continuato che l'anima al grande regnante del tutto li e' iusta el sine suo restituta. & per tale desiderato effetto dimandasi adunque tal su/premo regnar, accio de così grande dono appresentar de iustificata anima al supremo Iddio, come destinato suo sine presentar possiamo.

Apítulo ottauo della terza petítione che piu che niun' altra per el faluarsi se cousene, che e' al diuin uolere uolersi accommodare, & ueramente questi che nel orar suo tal dimanda fanno, meglio che ne si altri adimandari pregano, perche al uoler de Iddio sottomet/ tersi, niuno piu sublime operato sar si puole, & sin questo grandemete sua maiesta se compiace, perche ogni perset tion del suo huomo che tato ama, molto sin questo se co/ piace, & se a tal uoleri de Dio humisiati, & obedieti si fan no, sin nullo desetto mai caderanno, come sin opposito per maligni che al uoler diusno cotrasanno, no piu peruerso male operar si pole, nelquale niun' altra specie de creati se ritroua uitiati, per esser nella uolunta de Iddio ogni crea/ ta cosa sottoposta, & non u'e' cui si facci resistetia, come

nel primo libro fu ditto, che l'angelica natura & li corpi celesti infallibilmente al divin voler obediscono, & simil/ mente tutti l'inferior corpi con sua natura non deuiano; dal diuin uolere, & no altri che'l solo maligno & sgratia to huomo a tata eccellente &potéte uoler de Iddio cotra fanno. O pessima malígnita de l'huomo, che a tal suprez ma potetia del diuin uolere un si infimo uerme uogli cal citrare?o massima ignoratia che in quest'huomo si ritro/ ua?che mancatoli el lume de tanti manifelti diuini effetti per ignoratia da si causata, dal diuin uoler s'habbi segre gato: o supremo uitio de grande ingratitudine del disco, nosciuto huomo, che de tati receuuti beni al uoler del do nator suo non se sottoponghi. Impero' la diuina giusti/ cía che in potentia sua e' sempre perfetta, ha etiam con/ uenuto che in actu se habbi dimostrato, & contra que sti suoi digressor nimici necessariamente prouocato, con el dargli sempiterni supplicii, perche cosi alla diuina giu stitia se conviene, laqual giustitia non in nullo altro crea to e' stata manifestata, saluo nel maligno huomo giu/ stamente nelle infernal pene cruciato. Nelqual loco la giusticia piu che nel paradiso reluce. Per essere quello per giusticia diuina destinato, per condegno & giusto supplicio de quelli che lo hanno giustamente meritato. Et nel paradiso non gli e' causa de giustitia, per non ui effer alcuno che meritorie de quello stato sia, che per diuina clementia, & non per giustitia tanto dono glie' concesso. Laqual giusticia diuina per un'altro modo differente in questo mondo si manisesta. Aliquando de terreni beni alli giusti per premio suo concedendo,

& a mali per suoi demeriti con grande castigo li perse gue. Et in opposito etiam la prouidentia diuina, mal a boni, & beni a mali come li piace conferisce & concede, de laqual diuina giustitia non altramente diro, faluo che Iudicia Dei ab ipsa sunt multa. Liquali non possono fal lire. Basta assaí lo hauer concluso che non per altri che per maligni huomini questa diuina giustitia se espone, & non per nullo altro creato, si celeste come terreno, de tale offeruation di giustitia ha dibisogno, saluo per que Ra uitiofa & defettiua generation humana, che fola fal/ lísse nel deuiar & contrafar al santissimo uoler diuino, la qual al uitioso suo uoler antipone. Et con questo cosi pessimo male del voler con el suo Dio pugnare, niuna piu sanabel medicina applicar se gli puole, che con lo af fettionato orar al Dío suo deprecare, che la corrotta sua uolunta, con el diuin uoler se unischi, & in questa terza petition che summamente se conuiene el summo Id/ dio che per sua natura alle ben disposte mente se compia ce, dara supremo contentamento nella mente de l'huo/ mo, uedendosi cosi in uno uoler con Iddio congiunto. Pregasi adunque piu in questa terza petitione, piu che in niun'altra da laquale ogni bene & contento di mente ue ramente refulta.

Apítulo nono della quarta petitione, pur con el proposto ordine al diuin uoler suo uita accom/modare. Non condecendo abundanti superflui periculosi beni, ma folum quel tanto che per el uiuer li concede, cioe' lo adimandar Panem nostrum quotidia/num. Et tal rispetto adimandar per documento huma/

· see

no per condecente meta ne conuien supplicar. Et ben/ che lo esprimer di tal dimanda appara duro. Sano mo/ do el senso de tal lettera si apprende, perche come disse Christo. Non de solo pane uiuit homo . Et questo co, si parco adimandar, per li perfetti de uita si fanno & per mendici etiam che de cosi se contenta. Ma el regulato bé pregare non in altro se consente, che per el necessario uso de l'humano uiuer demesso, el superfluo abundare per el satiamento de mondani appetiti, ne quali el uitioso uoler si profunda. Et perche e' ditto Panem nostrum, se instruisce el domandator al regulato uoler, che del suo proprio se uogli cibare, & non de alieni beni ne de su/ perfluo cumulo de mondane prosperita uolersi appro/ priare. Ma con el uero natural instinto de natura uolersi accomodare. Laqual paucis minimisq; natura content ta est. Et quelli che per uitio de auara ambitione supplicano, con mortale diffetto fanno. Perche el cupido adimandare de necessita. fa la iniquita, & se pur per el bisognoso uiuer lo acquistar se conuiene, al catholico ditto adherir si debbe, che in sudore uultus tui uesaris panem tuum. si che el debito esercitarsi se procuri dal quale el peruerso ocio se discaccia, & per che pur per el bisogno del corpo se conuien adimandare. Molto mag/ giormente per la spiritual anima e' dibisogno pregare. che'l necessario suo spiritual quotidiano uiuer no li hab bí mancare. Elqual con el dilettofo líquore della diuina gratía & non con altro in uita se mantene, & questo di uíno cibamento cosi per l'anima opportuno con piu faci lita nel diuoto orare fi acquista, piu de quello che a l'hu/ mano corpo succede, per essere la diuina gratia assai piu pronta alle spiritual sustantie che alle corporale. Per que sta adunque uita animale che tanto con el suo Iddio ha correspondentia, instatemente se preghi che dalla diuina sua gratia se siano subuenuti, perche etiam da tal sua saz lute, nell'humano corpo simel diuina uita succedera.

Apitulo decimo, per nutrimeto si de l'anima co/ me per el corpo disopra e' pertrattato. In questa petition quinta che dice, padre rilassa & perdona a noi le colpe de difetti nostri, come etiam alli offendito/ ri nostri habbiamo rimesso. In questo ben conueniente & giusto patro, ben possono li giusti pregare, ma li tena ci de malo uoler in tale orare se stessi condanna. Et uolun tarie sua uendetta procurano, & degnamente se gli con/ uerría quello che al serue nequam per non hauer etiam lui el credito suo al debitor rimesso. Li su tolto quello tutto che li era donato, & aspramente punito. Pero' lo orante per non fallire ben suo difetto esamini , & al di/ uin mandato secondo la dilettione uerso el prossimo tan to conservativo per l'humano viver. Et pero per essere totalmente piu che niun'altra necessaria, el Saluator ne ha uoluto Arettamente tal dilettion imponere, & in duo termini per sua offeruantia ne condanna. Prima nella di lettion generale & poi nella intention singulare. Nella/ quale singulare intentione ne viene comandato che'l solo Iddio con fermata intentione amiamo. Et in lui ogni nostra final intentione destiniamo, & per l'altro general suo mandato de dilettione unole che in questo tutti copresi siano, & nullo modo da questo amarsi niuno segres

gato sa, ne alcuno al odiarsi se concedi, se ben maligno peccator fusse. per esser el mal huomo de duo qualita con giunto, cioe come creatura da Iddio dependente, e' cosa bona & pero' se debbe amare & no odíare, poi l'huomo come uitiolo peccatore essendo fattura dell'infernal ne/ mico come cosa mala se debbe el suo uitio odiare, & non l'huomo per esser participate della bonta diuina come e' ditto & per l'ordine etiam della regulata carita, el proffi mo suo se conuien amare, come per diuin ordine ne uien comesso. Diligite inimicos uestros, & benefacite qui ode runt uos, & orate pro persequentibus. Questo sublime officio de carita anchor che ne l'altro primo libro sia sta/ to trattato, non incongruo sara se in questo che del orar se tratta, de tal sublime effetto di carita a questo capitulo se facci continuatione, & benche de cio con grade abu dantía dír si puole, per non abundare, con uero fundamé to cocludo, che tutto l'operar humano senza la carita co giunta siano có che grandezza de uirtu se uoglia. Nó ha rano mai uigor ne sentimeto alcu meritorio nel diuin co spetto, & ciascun operato sia de che sorte se uoglia e' in/ fruttuoso & uano macatoli tal ordinaria carita. Impero' el diuin padre ben conoscendo questo ha uoluto per el suo principal mandato con stretto legame questa diler, tione piu de tutte necessaria comandarci, &per questo ta to necessario operar, non infruttuoso sara stato questo longo discorso, tanto a proposito de questa quinta peti/ tione, allaqual l'huomo nel suo orare se stesso ben esami nato piu che nelli altri suoi adimandari debbe aduertire, per conuenirse nelle mente el voler suo. Quel tanto

H ii

che al summo Iddio ha promesso de hauer al prossimo suo perdonato. Et se in questo fallimento quelli che ma cano, meglio li seria che da questa dominical petition mancasseno, per non se si prouocar el giusto Iddio dan/nabile per el contra operar a questo necessario essetto del ben ordinato orare.

Apítulo undecimo del diuin necessario suffragio che nel orare l'huomo conuien impetrare in que/ sta sesta petitione, cioe, Et ne nos inducas in ten tationem. Et benche in questo adimandar l'huomo per si stesso con suo diligente studio se posti preualer. Pur tanta e' lastuta diabolica forza. che'l diuin suffragio se conuien adimandare, & con humiliato & deuoto core non de proprie sue forze confidato in tanta pericolosa pugna senza el fauor diuino poca uittoria se possi con/ quistare, impero con deuoto studio el misero huomo per ritrouarsi in tanti ponderosi lacci per questo tentamé to, efficacemente preghi de esser liberato. Et perche le dia boliche forze in tre sorte de uitii molto sua astutia desti na, in queste piu che in niun'altra lo aduertimento de l'huomo sia, & prima nella uenenosa superbia che al ne mico de l'humana natura tal uitio e' nel domicilio fuo molto proprio assuefatto glie, al misero imprudente co fimil sua forza sottomettere, hora con ambitiosi & aui/ di uoleri, hora con affettati con gonfiamenti superbi, de uno in l'altro dannosamente trabuccando. Impero as/ siduamente se conuien el gratioso padre pregare, che de tal potenti astuti tentamenti, el necessario suo aiuto ne uogli donare, con el secondo mondano tentamento se

ben non coli diabolica suggestioe per suo origine poten se non uiene. Pur in mortal periculo sono li affettionati nelle mondane cose, per lo insatiabile & auidi appetiti che sempre al cumular procurano, & có tale dolcezza ac cecati fotro apparentía di bene se auezzino che in pro/ fundo cadeno. Impero etíam in tal perículo, pregali de non in tal tentamento cadere, & simelmente el tentamen to focoso di carne procurarsi, che tal diabolica forza se fian liberati, della qual liberatione, el nemico tentatore re stando superato & uínto, de tal uíttoria el summo Iddio restara molto copiaciuto per lo guadagno fatto del amato suo seruo. Nelquale combattimento per farsi lo huomo piu condegno alla gloria ha premesso dal nemi co tal tentamento se facci, accio per l'acquistata sua suf ferente uirta, de maggior triumpho de gloria resti incoronato. Impero con efficace oratione el clemente Iddio se preghi che delle tentatione simel uittorioso fine li habbi fucceder .

Apítulo duodecímo, nelquale per conclusione del le domínical petitione, si persuade l'orare per el supremo & opportuno bisogno del humano uix uer quale e' el liberarse & da ogni male conservarse. Et questo piu che ogni altro bisogno per l'huomo. De ditxa opera per l'ultima petitione e' posta, per dinotare che in questo male el tutto se coclude. Nelqual male in duo termini se distingue, cioe' el male del corpo, & in quello de l'anima. El male del corpo quando da, cruciati & pena e' molto nociuo & pero' el pregar per sua liberatione e' bene & e' concesso che per sua prosperita se adimandi,

accio l'anima del quale e uestito, se possi accomodare. Come per suo organo & instrumento per suo fine lie' de stinato. Et per che a questo corpo molte fiate el iusto Iddio non in congruamente da noglia, che in beneficio de lanima pacientemente soffrendo tal male in suo gran bene rifulta. Perho regulatamente in questo adimanda re, chel corpo dal male sia liberato: sua petition secondo el diuin uoler se faci, perho che de nui grandemente el no Aro ben procura. Et secundarie per estirpare & sugire el male de lanima, affettionatamente si conuien pregare, che dal damnoso suo male ne uogli liberare. Elquale e' el pes simo peccato che totalmente questo solo, da la destruttio ne & morte a la misera anima. Et per che questo malis gno & destruttiuo peccato da la mala uolunta e causato, essendo essa uolunta, de lanima homicidiale, tanto no bile factura dal supremo Iddio produtta.pregassi aduu/ ca piu efficacemente in questo. Che questa uolunta de lhuomo che cosi al bene come al male p sua natura come madonna al libito suo se condanna. Tal uolunta dal cle mente Iddio sia illuminata che dal peccato sia liberata. accio questo tato male che tanto alhumana natura fa de struttione. Sia suffragata & in questa ultima piu che ne le altre petitioe necessaria per el christiano uiuer. Per che da tal mal liberati niuno piu male per lo aquisto del ce/ leste bene li potra nocere.

Apítulo tertiodecimo, essendo la dominical petitione tanto utilméte pertrattato & come dal gral de Iddio congruamente nel nostro orare non per altro meglior modo al falubre orare ne ha instituito nel quale non per altro che per el spírito & non per la carne e contenuto & ueramente effetto ben condecente a tanto insti tutore che per el spírito & no per la carne a tanto Signo/ re si debbia adimandare. Et quelli che in regulati contra tal forma orano ne sue dimande impetrano. Et la diuina maiesta offendano per le prophane mondane cose che adimandano & per el solo suo fine con dannoso suo male impetrano & come pezo in questo orare se pol fare con/ trafacendo al ben ordinato diuin uolere che per el uitio/ so sol beneplacito suo che tanto auidamente nel suo adi, mandar malo modo procurano & se per li suo uani deliz tiosi uoleri pur exauditi sono per diuina premissione suc cede che per beneficio del diabolico uolere li falaci adima datí bení per suo castigo li uengon concedutí & questi adunca che con si indiretto modo orano non orando ma piu tosto nel biastemar se dilatano & perho de tanta im perfettione questi totalmente li escludo & a tanto bene/ ficiolo frutto per non esser capaci degustarlo non inuito, ma pur per altro modo in questo bon discorso continua do con li ben regulati & deuoti oranti nel subsequen/ te capítulo per suo salubre documento de tal diuino orare faro continuatione.

Apítulo quartodecimo, nel quale piu spiritual & deuotamente sara esposto la persetta forma del suaue & delitioso orare nel quale el deuoto medita/re & le diuine persettione considerare suaue contenta/mento daranno ala ben disposta anima per che da simel

grandezze quelli che ben premeditati con el suo spirito discorreno tal suaue liquor nella ben disposta mente li succedera che líquesatto de ardente carita tutto nel suo Iddio infocato si tramutara & come calamita la perfetta & summa bonta diuina a si la spiritual anima subtra ra quelli che in tal contemplatione ritrouati saranno per che per sua natura tale unita motione ben se conuiene che'l summo bene el minor a se se retira accio questa bé proportionata anima che e' parte di bene al suo tutto be ne che e' Iddio se unisca, dallaqual uiene summo conte tamento & tal gaudio li soprabunda un suaue gusto co me a san Paulo successe che contemplate le archane Dei talmente erano che non li fu concesso el poterle narrare, per non esser l'humano intelletto capace de potere appré der tante grandezze de sua quidita, tamen la bonta diui na non manca de lassarsi degustare & a suoi spiritual de, uoti suauemente fruire talmente che a questi suoi spiri/ tual contemplatiui più suauemente de grandezze de suq deita se li dimostra piu de quello che forsi alla angelica natura fa perche essendo quella per sua natura de cio illumínata & per diuina gratía a l'anima tanto gran do. no conceduto piu la gratia che la natura uiene sublimata con laqual ogni tutto se fa perfetto & perche de que/ ste spiritual delicie se parla per maggiormete questo ue, ro dilucidare con li deliciosi mondani & suaui beni si fa parangone si de quelli che tanto pareno consolati della carne come quelli che per el dolce acquisto de mondane cose da gran diletto al sentimento humano & similmen ite el delitioso conferimento & amore unol conversare co

lo molto amato amico p che como se dice, desitie meç es se cum filis hominum, & se tal mondane cose danno a lhuomo tanto diserreuol effetto molto mazore, e l'essential suaue bene del gustato creatore nel qual piu desette uolmente se pol dire desitiæ meæ esser con sui sigliol de lhuomo & per questa grande disporportione dal mondano al celeste stato ben si uene in certa cognitione quale e quante siano le supreme dolcezze del suo gustato Sizonore laqual certificata uerita principalmente da la santa oratione depende & se nutrisse con laquale re uera el deuoto orante con il suo Iddio domestica & samisiarmez te confabulando & per el bisogno suo deuotamente ma nisestando merita de questa gran sua pinguedine

de dolcezza essere cibato, questi sono adunca
li mirabil & stupendi frutti che da la
Oratione scaturisse che cosi duo
extremi dal creator alla creatu
ra se uniscon imperho có

efficace studio, a que
strongular ef/
fetto el bon
christiano ogni sua forza procuri.

Vtte le operation de lhuomo che nel mondo si fanno, sonno ali destinati fini ordinate. Et piu nobilmente el suo fine dispongono. Quelli che per uniuersal beneficio utilmente fanno. Et per che graz dissimo inconueniente saria el non manifestar el cocepto: suo a quellí che per tal universal beneficio, hanno qual/ che discorso, imperho cognoscendo io quanto pernitio/ so, Et excessivo vitio sia la piu pessima de tutte. La infedelita da moltí che da fua perfidía non uoleno che la rational anima nel human corpo sia riposta. Et se pur pro dutta la confermano, essa anima con el corpo morta fa/ no . Et per che tal pessimo error e, totalmente distrutiuo de la christiana religione piu che niun altro. Perho mi aparlo utilissimo operar sia có questo mio picol trattato per questo sol perfetto fine, del universal ben operare. Et se ben a tanta póderosa materia el picol ingegno mio e, in capace. Supplira la grande fiducia dal grande Id/ dio conceputa. Che a si gran ben uolere, dara el suo lume. Confidatomí adunq dal diuin auxilio, questo mio coponimento sara. Per el procurar de estirpar da la men te de tal maligni el suo nephando & pessimo errore. El quale a te mio caro congionto ho destinato, giudican/ do tí in tale dubitation alcune uolte inclinato. Supplico adunque la Maiesta diuina in tanto necessario bisogno del suo lume me souenghi.

### LIBRO QVARTO DELLA VERA

## ESSENTIA ET IMMORTA

## LITA DE L'ANIMA.

## CAPITVLO Primo.

I TRE salubri & ben utel trattati che in bñsicio del christiano uiuer, o, esposto.

Nó bastanti sarieno per lo acquisto de la tanta desiderata salute, anchor che nella dilettion Diuina suo principal fondamë

to se habbi esposta. Et similmente li altri duo che dano est cosolata uita de pace. Et del coueneuol documeto al bene & deuoto orare, no basterieno dico, ne frutto alcuno tanto beneficioso coponimento faría, se tanto discriminofo & detestado error hauesse loco. Come in questo effordio tanto defetto e sta danato quelli, che de lanima in duo modi malamente cosentono, perho che de tale ere tico & detestado errore, tutta la christiana religione al penitus resteria destrutta, imperho nel ben principiato mio coponimento uolendo in co respondentia in questo ultimo trattato perleguire, pur per comun beneficio espongo. Et mailime per quelli che malignamete in tato ruínoso error se habbino de lanima in duo pessimi erro/ ri condutti. Cioe el falsamente tenire che lanima in essistentia non sia. Et altri etiam che con pertinace suo credere uoleno che se ben lanima nel corpo persiste. Che

mancato el corpo medemamente etiam l'anima debbi morire. Et per dar a tanto gran male qualche riparo. Neli subsequenti capituli con lo auxilio diuino al me/glio potro in tanta grandezza diro, se non con la cogni/tione de l'intelletto, sara con la bona cognitione del effetto. Dalquale in simel spiritual trattato, maggior notitia se riceue da Iddio inspirato.

#### ch isemen lan a Capítulo Secondo.

ie biilido del christiano uluer, o esposto. A perpetua diuina effentia, che sempre fu, & sara. Come infallibilmente de tal uerita ogni setta & scola de philosophi. Per fermo tene & che etiam con li diuini suo atributi, infallibilmente ogni suo operato a bono fine sempre conduce, quando a sua Deita pía/ que la potentía & bonta fua ne comunico. Et abundan/ temente de grandissimi suoi doni ne volse conferire, per che cosi a tanta sua gradezza se coueniua, el farsi de tato cumulo de suo beni comunicare. Et p meglio etiam sua maiesta manisestarsi, li piaque prima l'angelica natura creare. Et similmente la machina modiale produre. Ne laqual lí suo diuini atributi ui cocorseno. La potentia in si grande operato. Et la prudentía nel bel regulato. Et sua bonta etiam, come di cio nel primo Capitulo del primo libro fatis e stato esposto. Laqual produtti on de l'uniuerso co regolato ordine, alli celesti corpi. Et alli ele menti dessere suo regiamente su comunicato. Et simil/ mente a infinite specie de terreni corpi. In sua creatioe bono origine li fu dato. Et questi tutti p suol beneficio de lhuomo

de l'huomo uolse instituire. Et a questi ben dimostrati effetti se peruiene in certa cognitione che in questo sol huomo sia contenuto maggior qualita & grado de quel che a tutti li altri corpi s'habbi conceduto. Per il che se dinota che in questo huomo se contenghi qualche piu perfettione & priuilegio de tutti li altri corpi produtti essendo massime quelli tutti a sol beneficio & in seruitu de l'human corpo produtti, & ordinati. Liqual tutti cor pi come si uede sono pur dalla natura meglio dottati, & piu nel uiuer suo ben in multiplice cose illuminati, de quello che al simplice human corpo e' conceduto, & se a corpi humani tanto disauantaggio ui si da, saria con molta imputation di tanto eccellente opifice che irregula tamente in questa produttion de l'huomo cosi nobel fat tura hauesse cosi errato, dandoci el principato alli infe/ rior corpi de l'huomo . S'el non fusse in esso corpo con/ tenuto qualche spiritual persettione. Per questi adun/ que rational documenti & ueriteuoli effetti, ben ineui/ dente certitudine se peruiene, che nel corpo humano la spiritual anima ui si ritroui collocata. Ilche e' ben con/ decente ad un tanto Iddio che ogni operato suo che con rettitudine fa, cosi essa anima nel corpo habbi riposta, & con tale diuina compositione uniendo el spirito alla carne e' deuenute tre notabel uariatione, in questo suppo sito de l'huomo, cioe' la pura sustatía spiritual che e' l'a nima, poi la tuta corporale che e' el corpo. Et tertio la mi sta de l'anima con il corpo simul congiunti & con que/ ste uariate sustantie el mondo e' redutto perfetto, & la grandezza del produttor suo ben se ha manisestato.

in florib and the Cap. III . a show omound

El precedente capítulo per euidenti argumen-ti & ueri effetti fusficientemente resta proba/ to, che la spiritual anima per diuina uirtu nel human corpo riposta sia. Et che tanto potente misterío alla sua grandezza era condecente, & cosi conue-niasi da Iddio produre, & se in tanta probata uerita qualche maligno discente e' ueramente piu peruerso del precettor suo Diabolo che in tanto errore el fa pertinace, nel creder quello che'l maestro suo per ten/ tarlo altramente consente. Quelli adunque che in tan/ ta manisesta infidelita per sua malitia o per uoluntaría ignorantía cadono, non ue de loro d'aspettar salute, & perche pur la malignita del mal huomo fo/ prabunda. Vn'altra piu peruersa erronea iniquita etiam si ritroua, che pessimamente affermano, che se ben la spiritual anima sia nel corpo insusa. Dallaquale ueramente confirmano che el uiuer, & ogni operatione de l'huomo da essa anima dependi, & ogni suo uigor in tale essentia de l'anima consista, & che li da el ue/ ro esser, ma pur tali infideli heretici scempiamente uo gliono che mancandoui el corpo, l'anima similmente con esso mori, & questa fatua setta de maligni che cosi senza fondamento credono, non hanno uoluto conside rare la fumma diuina potentia, che con tanto regulato & ben disposto modo habbi nella produttion del mondo produtto tanta numerosa quantita de uariati creati, & con tale diversificate specie habbi li quattro elementi ornati, siue li celesti corpi, come ne l'aria li uolanti uc/

celli & nel mare & nella terra fimilmente tanta quant tita de ben regulati, & distinti corpi in sua perfettione produtti, & fotto il dominio della natura come seconda causa questo tutto ha destinato, come nel Genesis nella mirabil produttion del mondo fece, Dixit & facta fuit, & perche tutte queste corporce sustantie come e' ditto dalla simplice natura gouernate sono, uosse poi sua deix ta per piu perfetto modo a similitudine sua de sublime & spiritual fustantia, l'anima creare. Et nel humano cor po riponerla &questo fu el diuin operato nelquale le tre diuine persone ui concorse, & pero'a tale spirituale fat tura fu esposto in plurali. Faciamus hominem ad imaginem & similitudinem nostram. Et da sua deita co/ me prima causa, ha uoluto che originato sia, come co/ sa spirituale, & ben condecente creatura da un tan/ to Íddío emanata, facendola totalmente dalle corporee sustantie distinta, allequal non cosi era conueniente che sua maiesta tanto se humiliasse, & nel dominio della natura come e' ditto tal perfettion dalla natura gli fusse suggetto. Hauendo adunque el grande Iddio con la fattura sur, questa sua anima tanto sublimata, & de spirituale sustantia produtta, non e' cosa conueniente che questa cosi deprauata opinione habbi loco, che tale spiritual da Iddio fattura, che con la carne per morte se corrompi, si perche allo spirito non ui si puole dare corruttione. Si etiam per non dare biasimo allo infallibile diuino artifice, che annichilato fusse un si sublime effetto. L'anima adunque dalla prima causa diuenuta per molti ualidi argumenti

come e' ditto se conclude che sia, & che tanta grandez/ za da nullo corporeo essetto se possi destruger. Et perche dalla perpetuita de essa anima se puol etiam con uali di essetti dimostrando continuare. Nel seguente capitu/ lo per altro modo de cio saro etiam continuatione.

Cap. IIII.

Ella infusa anima ne l'human corpo riposta có uerace uerita e' stato pertrattato, & simelmente del suo perpetuarsi concluso che sia. Et perche in questa catholica fermata uerita con diuersi & multi/ plici etiam altri modi manifestar se puole, con altri ueri effetti de tal produttione in dechiararlo descendo, che in tal diuin produtto ui se manisesta tutti li diuini atribu/ tí. La potentía prima in hauer nel human corpo tanta eccellentia de spiritual sustantia conceduta: certo molto ammiranda cola che questi dui grandi estremi in un sol suggetto siano conuenuti la material carne, & corpo de l'huomo che e' el piu infimo & imperfetto de tutti li al/ tri corpi produtti, alliqual el suffragio de natura & ogni aiuto de si stessi piu che a tutto el resto delli corpi li uien a mancare, & di tanto estremo al spírito unirse si conuié che diuinamente sia ,& per non mancare dal condecente regulato fuoi, che per el fol huomo tutto l'uniuerfo uol se produre, & se tale unione de l'anima al corpo non fus se successa, de grande imputation de irregulato modo sa ría che al simplice puro huomo li fusse dato el dominio de tutte le create specie, se in esso non ui se contenesse qualche sublime sustantia de persettione, laqual con/ uien che dalla spiritual anima sia, nel suo corpo unita, & questa

& questa unione fu tale che come el Plalmista dice pau lulum hominus ab angelis, la anima se fa dissimile. La qual con le tre sue potentie, uolendo el cielo se rapisse. questo adunca tanto dominio & liberta al human cor/ po donata. E pur inditio de uero effetto de l'animal pos tentía & non per causa de natura che si alto salir no puo le ma el fopra natural diuino tal creata anima p fua potentía fu condutta, & per el secondo suo atributo in ben disposto modo có el saper suo nelli rationali appetiti ta to regulatamete questa sua anima ordino, che come ma donna & non serua có regulata prudétia lí appetiti suos con rational ordine per sua natura disponer posseua. Et tertio loco con la diuina bonta per farla de sua bonita participe, in tale produttion diviene, & per questa tanto efficace creation che prima non erra, sono ben manifesta ti li diuini attributi, iqual tutti in tal creatione fono con corsi, laqual deisica fattura per non esser in fruttuosa ne frustatoria, se conuiene che iusta l'ordine sia, che omne agens agit propter finem, & questo fine de la produtta anima, conuien che per duo respetti sia, prima per dar co respodentia dal principio al suo destinato supremo fine che e' Iddio, nel quale tutte sustantie create circuendo p lanima, & lei per lui come in suo quieto fine se conuien terminare. Et secondaria per questo tutto necessario era per el manifestarsi le grandezze diuine, tali mirandi effet tí fussen deuenutí, per la absentía dellí qual quello che mo e cognito de la sublime essentia diuina, prima non era, & pur fu necessario quando a sua deita piaque, che la sua infinita bonta per sua maggior clementia parti-

cipata fusse. Per esser el ben per sua natura maggior qua do piu e participato, & similmente la giustitia sua divi/ na in questa produttion de l'anima, piu se manisesta che prima, pero che ne la effercitation fua non era quello, che ora per merito & demerito couien che alla produtta ania ma per giusticia succedi, la qual se non fusie, non uera a cui esta bonta & giustiria comunicar se potteua, per che lí puri corpi che altri non eran, de tanto eccellente dono non eran capaci, & perho necessario se conuien cocluder, per non dar diminution ne imperfettió a tanto sublime diuina uirtu, che ueramente questo diuin spiraculo de la nima persista, el che se non fusse, tutte le create cose con maximo desordine in confuso remaneria, & Ihuomo che per lui el tutto se creo, & come destinato Signor, se senza la spiritual anima fusse, no signor ma seruo saria de li ali tri puri corpi, che per sua natura de maggior perfettion che li humani son dorari, questo spiritual de lhuomo in ogni tempo e pur sta ben cognito, si nel uecchio come nel nouo testamento, ni qual con ualidi & ueri fondame tí hano cosi sempre approbato, che nel corpo human alis quid de divino vi sia & simelmente le philosophe scole, & pagani,& se per fatui & insensati maligni altramen/ te se tene, a malissima pena con perpetuo crucio sostene/ ranno, ma per meglio in questa uerace opinione continuare, per altro modo nel subsequente capitulo etia que sto uerificando se dira.

# g sh count of cuprent transicines in tentes if used shall so shall so shall see out it is also south

A benigna & gratiofa natura che in fua potefta & domínio ha, tuttí lí inanimati corpi, da un gran/ de uigor come e sta ditto al nascimento de tutti li anima li creati, si nel produrli per el bisogno suo uestiti, come nel nutrimento suo persi soli cibati, & pel uiuer suo de ogni loro accadentia per conseruarse in uita senza piu al tro focorfo mirabelmente per si soli li ha proueduto, co/ mo bona madre che li e sottoposta qual tutti ben da questa natura regolatí, fanno nel uíuer suo un regulato progresso. & con questa meta senza nulla indigentia ui ueno & con salute si conservano, talmente da la sua natu ra dottrinati che con massima intelligentia, li e concesso el cognoscer quelle cose che p sanarsi de qualche suo maz le li e dimonstrato, el che non cosi al misero homo p sua natura succede, essendo molto desauantagiato & in que sto da li altri corpi distimili, & come ben si uede, la natu/ ra nel produr de lhuomo molto lí manca, & parcamente li prouede, ne la infantia li bisogna nutrice, & in giouen tu & uecchiezza, sempre in passion & discotenti se nutri scono, questí sono pur opatí d natura piu differeri & dis simili da tutti li altri creati. Et come questo se couiene, se. lhuomo nel modo p signor de tutti li altri pdutti. Et che a lui tutti couien che deserui, sia cosi da la natura piu da lí altrí deietrí & tanto desauatagiati & p questí cosi uera ci effetti e pur manifestato che la gradeza & eccellétia de Ihuomo no habí alcuna depedentía dal suo puro natura

le se ben la carne ui e subierta ma questo suo tanto de p fetto che in lui consiste, si conuien che per necessita se co cludí che da maggior potentia che da natura dependí el che conuien chel sumo Iddio sia, che a questo tanto suo amato huomo li habbi uoluto de la sustantia sua mira/ bilmente ornarlo con la spiritual anima uestirlo, questo e pur el uero effetto che dalla efficiente causa che e Iddio depende & se deriua, & se la sua causa che e tanta cosa p/ fetta a forciori el suo causato effetto se li conuien assi migliare, & perho con certitudine de la essentia de l'ani/ ma da Iddio produtta per fermo se conuien tenire. & simelméte questa sua spíritual fattura da un tanto Iddio diuenuta, non pol riceuer corruptione ne mortalita patire, per che se tale spiritual che dal solo Iddio depende, se li desse annihilatione, saria con imputatioe diuina, se tan ta eccellentía ad nihilum diuenisse, el che non puol essere che in Dio che e optima perfectione tanto impfetto pof si acadere, sono adunca per tanti cuidenti ueri effetti & di scorsi ben cocluso, che l'anima nel human corpo riposta sia, & simelmente sua immortalita fundatamente mani/ festata come etiam per el subsequente Capitulo p la grã de abondantía con uerita parlero.

### Capítulo Sexto.

E ben per probato sia el uero esser de lanima & immortalita sua, non manchero etiá per grande abon dantia che de questa uerita soprabonda, per piu co tentamento deli beni credenti in tal catholico sacramen-

to per altro modo diro. Come per auanti e ditto, lhuo mo che de due sustantie carne & spirito e composto, se ne la carne per sua natura e molto diffettiuo & da li al) tri differenti. Tanto magiormente li adoperamenti foi al spírito inclinandos se adheriscono, & el gouerno tut/ to del negotiar suo da quello immediate diviene, & non per forza de natura sua che ne li humani corpi non pol hauer ne uirtu ne forza alcuna, come neli puri corpi put tal gouerno li e conceduto, & in questo diversificato mo do e lhuomo con lanima composto per sua spiritual uir tu, fa ogni suo gouerno, ma non con li effetti de le sim/ plice fua natura come le corporee sustantie fanno. Et p questo diuerso operar che per natura non uiene, ben si uerifica & comprehende el grande imperio che nel cor/ po de lhuomo l'anima apprehende, & nulla actione nel suo operar da la forza de natura li e dato. Et se da quel la come e l'huomo resta priuato & che el spirito de sani ma, non li fusse ingionto, questo huomo restaria el piu imperferro desgratiato & infelice de tutti li altri creati mancandolí el beneficio de luna & laltra fustatia, & che li gioueria lesser nato signore & del tutto usufruttuato/ re. Et che per lui sol solo el tutto a suo fine fusse sta pro dutto. Se ne la spiritual essentia el non fusse suffragato. & pur lordine diuino p destrutto restaria, essendo el ser/ uo per Signore. Et el signore per seruo reputato, & pur con tale diuin ordine questo confuso saria, elqual per alcun modo non pol dal ben regolato suo instinto de/ clinare, lassando cosi lhuomo de ogni suo bene derelitto, se de l'immortal sua anima non fusse sta composto. Et simelmente p el negotiar & essercitar de lhuomo se con

clude che lanima sia, pero che co la potentia de sua liber/ ta uolente, al fuo modo fenza ostaculo tutto fa . Laqua le e pur la prima animal potentia có laqual uolunta có la secoda potentia intellettuale, e etia in ogni operation sua se accopagna, & come unite potentie in ogni suo p/ gresso meditado cotemplando discorrendo & ordinado iusta dal suo ordenarie animal potentie, con el discorso suo ogni operation al suo beneplacito sa . Questi sono pur tutti progressi che da la pura anima, come causa efficiente cotali effetti uengano, & se la causa con li suoi effetti ben conrespondeno come indubitatamente fa. Et per fermo ueríficato che la interior anima fia quella fola causa de la mocion di prediti effetti de le potentie sue, co lequal el tutto noluntariamete se sa. Et quale e aduque quello? che in tanta certitudine possi ignorado dubitare, de quanto de essa anima có grande certezza e sta dechiarito. Er certo non altri come auanti fu ditto, cha li diabolici discipuli da si maligno como loro in maligni/ ta disciplinati, in tanto eretico creder siano sta condutti. & per meglio de a sua peruersamete tanto nephando er ror ex radicare neli subsequenti capituli etiam con el fa/ uor diuino se fara progresso.

Capítulo Septimo.

A causa efficiente de lanima co si effetti soi sono sta ben cogniti, & neli pedenti capituli et uerificato, & con ualidi argumenti dechiarito, & con facilita simelmé te de la causa sua formale & sinale, tal ordine sara in que sto capítulo continuato. Et prima dico che la forma de l'anima fa lo effetto suo nel ben informare con la presentia sua nel corpo tota in toto & tota in qualibet parte,

& questa e quella che dat esse rei & co el suo supremo & efficace uigor colerua & uiuifica el corpo fuo, tanto lon gamente & brieue quato al diuin uoler si compiace de a Te la fua anima come fattura fua retirarli, ouer quella come praua al maligno diabolico fuo fignore come p iu Ritia si conuiene che sua sia per auersela con astuto mo/ do aguadagnata, & per che questa forma animale per fua gran dignita spirituale non se pol al occhio humano farsi uisibile, come el maligno in credulo dubitando appetiffe de uedere, questo e per diffetto de la corporea sustantia che alle spiritual cose non sono capace per la grande disporportion sua che nol consente, & se a san Paulo & a Moife fe dice che la diuina uision li fu conces fa. se dice etiam che in spirito furon rapiti, & non con corporei sensi, & per gratia questo su che nel testamento uechio & nouo, uolse il sumo Iddio tal stati con questi duo cosi iusti nobilitare & se etiam se coferma che lange lo che e' puro spirito a lhuma occhio se faci uedere, qisto suo dimostrarsi, non e in sustantia spirituale, ma in cor/ porea forma, che altramente non pole, se lassa uedere & l'anima de l'homo che simelmente per el spirito si aso/ miglia, non li e concesso che con corporei sensi sia ueduta, ma per le potentie sue de l'anima ben da sua spiritual essentia se dimonstra con li operamenti suoi, che no corporei effetti ne similitudine alcuna con el resto de li animali & produtti corpi hanno, & con questi che so/ no ben cogniti ueri effetti de lanima, fanno che nel ratio nal homo nelí progressi del natural suo discorreno con templano meditando iudicano quel tanto che a fue ani/ mal potentie se apartiene & questi scientifichi discorsi. iiii

che pur sono da lanima dependenti. Per meglio posser/ lí possedere e accaduto che a moltí cupidí nel speculare, per meglio ne le spiritual cose uacare, uoluntariamente del uedere se hanno priuati. Per non uoler tanto ostacu lo de corporei impedimenti. Et altri etiam con simil uo/ lere de impedimenti corporei segregarse. Se hanno ne li saluatici & seluestrici luochi per suo habitar confinati. Et pur per certo esperimento si uede, che ne la notte per esser piu da corporei sensi diuisi. Con maggior discorso de spirito li efficaci operati se fanno. Et per questo così segregarsi, de spirito da corporei sensi, ben certo se com/ prende la duplice composition de lhuomo. De carne & de spírito che re uera e, lequal due sustantie per natura sua sempre luna con laltra pugnano «Et questi tanti ac. cidenti diuerlificati, fanno pur uero lume de la effiften/ te anima nel corpo ifula, & come nobilissimo spirito da tanto Iddio deuenuto, no si pole anihilare per laqual in/ fusa anima nel corpo congionta de duo sustantie de spi rito & di carne in uno subietto sono unite, lequal come e ditto sempre per sua natura insieme combatteno, & la carne che con molta quantita de suo possenti fautori sa/ compagna, con grande difficulta uincer se pole, hauedo in questo suo militare el delicioso & diletteuol con natural appetito per ualoroso suo capita. Con el qual pos sente appetito ogni mortal uitio se li unisse, & uno do/ po l'altro che così nel male sono suefatti, disfrenatamente al guerízar co lanima co grande uehemetia cocorreno & cobatteno, co el molto fauor del possente astuto nemí co de l'humana natura, con el qual sempre a simil carna ii la uittoria li e coceduta, & be che tale pugna a lanima

sia molto nociua p la gra con ligat ia de suo uoluptuosi appetiti de carne, che cagliardaméte fanno l'offitio suo, pur questa tanta liberta, no ad altrí e data saluo a quel lí che totalmente p sua malignita dal rational usuer se hano fegregati. Et con li animal brutti p li bestial suoi appetiti sua somiglianza hanno. Et de la ruinosa sua ui ctoria hano el giuda suo diauolo incoronato, & questa tato licentiosa sustantia de la carne, assai dir si pole, che piu no diro, ma co quella del spirito ancor che poca co/ pagnía fiano che habbí del pfetto, el che nó cosi in cómu ne se cocede & a questi le cose diuine he dato al cotépla re. Ne le qual meditado felice uita cofegueno & fruisco no laqual no per altro che p el mortal peccato perder se pole, pero el uero el perfetto uíuer se aquista, có el decli nar dal male & fare el bene, & per questi ueristimi effetti si uene inferma notitia. Quali siano quelli che alle due Sustantie inclinati piu si fanno, o quelli che p la gratia a l'anima e data de uita, o uer a quelli che p fuo demeriti lanno lustamente pduta, & peggio che morte in eterno supplitio restan codemnati. Et co questi uerificati effetti indubitatamente, cadauno de lessere suo sono ben dottri nati & co la liberta che a lor uoluta, e data seguasi quello de duo Capetanii piu li piace, o el clemete Iddio, ouer el fallace general nemico de ogni ben destruttiuo.

Capítulo Ottauo.
On grade stabilimento e sta confirmato che li effetti del operar humano da l'anima come da sua causa diuengono, per esser el tutto da le potentie animale regolato. La nobilita de laquale come tutte l'al tre eccellente sustantie couien che inuisibile alli occhi hu

mani siano. Et co tale manisestatione rasoneuolmente li increduli debeno l'error suo euacuare. Et in questo al tro capitulo pur descorrendo ne la uarieta del negociar de lhuomo come supposito de due nature congiontoli. se ritroua & luna & laltra da la libera uolunta essere go uernato. Et quado l'imperio suo a la parte corporea ui ciosamente se inchina, co impetuoso modo iusta lappetito suo sensual p sua natura questa irregulata uolunta malamente plegue, & medelimamete nella spiritual sustantia, quado questa regina uolunta se li adherisse, co/ me quella chel tutto li obedifie, mirabelmete con retritu dine prosiegue, & có tale cotrouersia in trauagliosa litte queste due uolunta de lhuomo ben se dimostra, hora al spirito & hora ala carne parciale, & quado ali terreni ef fetti la se inchina, alhora tutta sustantia soa si sa terre/ na. Et simelmente ne li spiritual successi essa uoluta tut/ ta se transmuta, & in tale letigiosa controuersia persiste queste instabile uolunta, hora a luna hora a l'altra su/ stantie subiugandosi, & tale combattimento che da la pura uolunta de lhuomo nascono, essendo da la supre/ ma potentia de lanima emanate, che e la uoluta come la causa de tali effetti, couien necessariamete che tale causa nel suo essere si ritroui. Lagl esistéte anima e pur quella ch'al corpo da la forma & co magior eccelletia doueria dominare & suppeditare le carne, & se el spirito da la carne con indiretto modo resta aliquado uiolentato, & uínto, e contrafatto el bel ordine de loriginal iustitia, la qual nel primario composito de lhuomo mirabelmente nel origine suo regolato era, che li sensuali appetiti ala rason & uiril uoluta fosseno sottoposti, & la inregolata

resistentia de corporei sentiméti. questo bel ordine fu de prauato, facendosi la serua carne al spírito per madona, & lui che signor era p seruo reputato, & questa iniqua & inregulata uittoria de la carne, ha totalméte turbato & destrutto el diuin ordinamento, in quelli che ale terrene cose totalmente se dano, & quelli che con le spiri/ tual potentia sua de loriginal iustitia de luna & l'altra sustantia se fanno dominatori facendo de le due nature optima unione, & in fuo supposito bona edificatione, in questi li naturali effetti de l'anima ben se manifestano. & e fermato che dal grande Iddio l'anima nel corpo efferli riposta in gubernacion de lhumano operare, & no per questo total fine l'anima li fu infusa. Ma per concederlí maggior cumulo de gloría ala qual anima le fatta capace per la diuina gratia conceduta, ala qual gratia & gloria se l'anima no ui fusse la non perueneria, & tanto sublime gratioso operato diuino con qual chi imputation deueneria amancare, el che niun modo al dispetto di maligni heretici succieder no pole, p che la diuina gra tia ali soi creati mai manca, pho che co quella el tutto in suo esser se mantiene, & se le prophane & corporee cose questo se cóciede, maggiormete a l'anima che tato ha có el grade Iddio có similitudine la spiritual sua graz tía ala creata sua spiritual anima per sua misericordiosa bota cocedera, co laqual gratía pel uíuer suo sumopere e necessaria, nela qual come suo uero cibo se nutrisse & lí da meritoria uita, & niun altra cosa de questa felice uita priuar la pole, chal misero mortal peccato per esser quel solo de ogni ben destrutivo el qual peccato, e pur

effetto de la libera uolúta the come li piace fa e dispone. Et questa e pur la uera potentia de lanima ala qual e da ta liberta de darli uita e morte, iqual tuti effetti confer/mano la uerace anima nel corpo humano cosister come etiam continuando in tal proposito se dira.

and so Capitolo Nono o attraires nog leut

Er dare uerace notícia & credulita alí eratí incredu li che per sua, perfidia del esser de lanima hanno du bitato, nel precedente ottauo capítulo fondatame/ te i sono sta dottrinati. Aliqual etiam se conuien como quelli che non sano, el uoler imparare, accio per ligno rantia del necessario lume intellettuale non manchino. Et per che lordine primo de quelli che imparar uoleno de necessita bisogna che al preceptor suo se li dagi fede de quanto per esso preceptor lí uien dimonstrato, per che con la credulita datoli, le mondane scientie se aqui? stano, & se da imperfetti preceptori de uiciose dottrine per el ben creder se imparano. Molto magiormente li in fedel ignoranti de la diuina scientia sarano illuminati la quale alli humiliati nel uoler credere con manifesta sci/ entia se li fa efficacemente uedere, in che obietto lani/ ma ui si sotto pone, el quale e nel summo Iddio, con el quale la potentia principal sua animale che e lintelletto illuminato se unisse. Con el qual lume con facilita nela diuina scientia ben se coprehende, quali & quanti sono stati li mirabil operameti soi. Che p dottrina de lanima e concesso de sapere. Et come prima la pura spiritual su · statia pdusse, & nó p bisogno che de quella sua maiesta haueffe hauesse & simelmente la pura corporea per l'ornamento del mondo in uarie specie de moltiplici corpi destinguen do produste & non per bisogno suo che de si uil cose bi/ fogno non haueua ma per far el mondo perfetto biso/ gno che etiam l'huomo fusse medio fra le ditte due su/ Stantie produtto, elquale con l'angelica natura per la spi ritual anima se assomiglia, & medemamente come pu/ ro corporeo mediator con el suo human puro corpo diuinamente fu creato, per el qual composito uiril el tutto dal grande & gratiofo Iddio e sta creato, & se in simel p posito nel altro uolume fusse etiam in tal sustantia ditto in questo capítulo etiam cosi se conuenía, & ben si sopor ta per che deciens repetita placebunt, questa adunca così uera dottrina dal massimo precettor con li suoi ueri effet ti imparata, deue dar grandissima scietia al maligno in/ credulo che lanima falsamente tien che no sia. per laqual pur e uero che a fin suo l'uniuersal fattor del rutto p lei habbí destinato, per far che in lei come fine el tutto ogni cola terminalle, & per piu perfetto fine questo tutto nel folo Iddio & p fol lui ogni cosa fusse riuolto, & da que/ Ri ueraci argumenti, & scientissimi boni discorsi, el persi do incredulo resteria pur illuminato, & la tenebre sua si conuien scaciare, & per altro modo etiam de tale perpetuació & uera essentía animale, per tre potenti esfetti che da quella naturalmente uiene simelmente per tal conclu sion per uera se mantiene. Cioe el natural appetito che nel huomo e de uoler sapere & de qui non ue modo che la mente saciar se possi, perho ches uero sapere, non in altro loco che nella sola fruitioe diuina e riposto, nel qua

le l'anima a questo effetto e ben adaquata. Et non ue si interpone in tale appetito nulla corporea actione. Et si/ melmente el secudo natural appetito del uolersi nel suo perpetuarsi, el che non pol esser per che corporei essetti desiderati da la carne che e cosa corruptibile & uile. non pol tanta gradezza appetire, ma al fol spirito questa p petuatione se li da come quella che molto cerca & procura la perpetua unione con el suo Iddio. Con laquale sempre se unisse, Et con la terza conditione etiam el bes ne sustantiale se appetisse. Et per sua natura sempre alo aquistarlo se procura, ma de qui per tale aquisto non se puol a l'essential bene peruenire, per li molti impedien/ ri ostaculi che al misero huomo soprabonda che non so porta che l'humano uoler hauer possi compito conten/ tamento de desiderato contento. Et per questo ben mas nisesto effetto si conuien concludere, che se de qui tali ap petiti non si posseno ottenere, e causa che questi non so, no ueri corporei appetiti. Et non essendo la carne de tan ti beni capace, si manifesta p fermo che l'anima sia quel/ la che tal beni prenominati per sua natura li appetischi. El quale appetito li faria frustatorio & uano se lanima non ui susse. & ne etiam simel natural appetiti affettati poteria subsistere se alcuna o a laltra sustatia no li susse concesso el desiderato appetire. Et per tale desiderato ap petire imputation a Iddio & ala natura segueria, iqual nulla frustatoria cosa possono fare. Questi adunca che certi natural appetiti sono, non possono dal simplice hu/ man corpo peruenire come e detto . per che per sua uil ta si generosi effetti non se li conusen uolere. Et perho

petito da lanima siano dependuti essendo el rutto da lo intelletto sua principal animal potentia original/mente nasciuta. Et ben che molto per tale spiritual concluder detto sia in questo ultimo seguente capitulo seguendo con el diuin auxilio tal salubre proposta dissinita sara,

pur natural affere afterna foria non ui fi consenzado

# Capítulo Decimo.

L' Lattor de le cause per esser de infinita & sum ma potentía ben puote nel corpo de lhuomo la inuisibel & miranda anima produre ad similitudine sua. Et se da iniqui & mali huomeni de cio hanno dissentito & dubitato, al suo incredulo fallir per li precedenti capituli con ualide rafon & argu. menti de la sua uera essentia & perpetuatione e sta ben dechiarito, si per li effetti de le sue tre potentie de lani/ ma che suo origine & nascimento da quella hanno. Si etiam per li sopradetti fondamenti con rason ben argumentati. Et altri affai ueraci discorsi che danno indubitata certezza che tale existentia de lanima fermo sia. Et perho per documento de tal maligni essen/ do a sufficientia detto, no piu per no ester de cio degni di ro. No essendo de tal admonition capaci, no uoglio che p lor oftinatio questo tato baficio sia , p non ester lícito chel diuin pane a cani sia dato. Ma p si catholici credeti che de spirito hano gusto asto cibo in suo giouamento

sara alliquali etiam se propone che essendo la libera uolunta prima potentia de l'anima con laquale ogni o/ peraro & negociar de lhuomo cosi al bene come nel ma/ le consiste, con li qual si conusen che la diuina iusticia, o per suo premio, o per pena sacompagni, accio la diuina prudentia non habbi a mancare, & questa libera uolun/ ta se lanima li mancasse, non piu libera ma serua de li puri natural affetti astretta saria, non ui si conuenendo al simplice corporeo operare, ne pena ne premio, ne meno la prouidentia de Dio adoperar ne effercitar se conuene/ ria, & per che come e ditto non piu con li infidel incorre/ gibili habbiamo a parlare, ma per documento de Catho lici credenti, de le due preditte operatione che da la libera uolunta confermo che si al bene come al male descen/ de & se inclina, et quale de esse se uoglia. Per uno altro modo afermo, che questa uolunta che per natura soa e libera, poi serua & subdita ali desiderati suoi obies cti tutta se destina, & quando per suo obietto al gran/ de Iddio se inclina come e ditto, tutta se li sa sottoposta & serua, & de ogni sua liberta se ne priua, & de tale uolu taria seruitu che poi e deuenuta una sublime premuta/ tione che piu serua ma regina e diuenuta. Perho che el seruire a Iddio e uno felice regnare, questa uolunta che a questo tanto spiritual se dilata, no meglio felicitar se po le, che quando da le inquiete trauagliole passion monda ne se discostano, questa uolunta humana quando con il suo Iddio se unisce, come de se stessa privata, lassa ogni cosa p possedere quello che e ogni cosa, questa libera uo/ lunta e quella che per sua natura el bene ha p suo obiet/ to & non

to & non se pol mai aquietare fino che al perfetto bene non e peruenuta quale e esso Iddio & in tal camino sem pre con deletteuol tranquillita de mente persegue, per far la defiderata unione con el benigno fuo Iddio. Ma in opposito tutto el peruerso operar che da la mala uoluta depende, come sua libera tutta subietta al diabolico uo ler sia donata, & nó piu libera uolúta, ma ppetua sua in cadenata serua e diuenuta. Et con suo prophani uiciosi appetiti riman sempre condanata. Questa adunca cosi sublime animal prima potentia, e quella che dal debito camín ha declinato, & de coueniente eterno supplicio p diuina Iustitia sara aspramente punita. Et ali soi iusti, come judice justo a quelli de bona uolunta permanen/ ti la eterna gloria concessa li sara. Et questo cosi premio & pena sono ben conuenienti effetti che da la causa de la bona & mala uolunta conuien che dependi. Et in questo modo la diuina potétia e da essa humana uo/ lunta uiolentata & tirata, iusta & bene & male uoler su o che per sua natura cosi el susto Iddio li concede. Et quodammodo par che a questa uolunta de l'huomo el fummo Iddio se adherischi & fa. Questa e pur grande potentia de la uolunta senza laquale el grande Iddio ordinariamente non pol lanima ne condemnare ne fal uare. Et da questa fermata & stabile uolunta con el be/ ne & male operar congionta. Se conclude che da questa causa la predestination diuina habbi questo effettual successo, come la sacra scriptura espone, qui fecit te sine te, non saluabit te sine te. Et perho questa uolunta hu mana conuien che per la salute necessariamente sia. Et

ben che san Paulo dica non est uolentis neg currentis Ted deo miserentis. Questo sanamente se intende, cioe che la pura uolunta de l'huomo per si sola non e capace al aquisto de tanta felicita superna, senza lo interuento de la diuina misericordia la qual piu che nulla altra conuien che se interponi senza la qual nulla salute hauer si pole, per non esser tanto superno bene alhu/ mano ben adaquato, ne obligato, si che el diuin suffra/ gio principalmente, e per el saluarsi opportuno, non ui essendo da nui soli concesso, ne per forza del libero nostro uoler, ne meno per nullo merito nostro che a tanto salire non attinge. Ma el diuin lume si conuien che irra díato ha la mente & uoler nostro peruenghi, accio luno con laltro uoler sia congionto. Et cosi el clemente & misericordioso Iddio, sia efficacemente persuaso, che co/ fi come per sua natura sempre el uoler suo per saluarci e molto prompto. Cosi etiam nel uolere humano con el diuin suo lume ha cosi bon essetto sia promptamente tirato. Et per che forsi in questo ponderoso transcorso che incidenter e stato, da inesperto & prosumptuoso in tanta gradeza saro iudicato, mi' e successo quello che sempre alí moti de natura accader suole, che nel finir suo sono piu ueloci. Et simelmente in questo mio finir per lauídita de questo compirle, son piu transcorso nel mol to dire de quel forsi me se conuenía. Et perho in tal dilet reuol & utel trattato, non piu per non esser molesto finiendo diro. Et con el sopraposto concluso, confermo che questa gran potentia e Ihuman uolere, dala mortal anima sia dependuto, & con questo & altri assai sopra

dedutti ueri fondamenti de l'esser de la spiritual anima ben si ha concluso che fermo sia. Come puro effetto dal grande Iddio deuenuta, de laqual miranda gradez za ben sie in maxima notitia peruenuti. si per el possen te suo de produtto mondo con uariati celesti corpi & e/ lementi. Composti con l'ornamento de tante uariation de specie de sustatie create, & tutto, & tutto de nulla per iacente materia tanta abondantia de cose con supremo ordine regolando. Che ben questo per sublime artifice sia dimonstrato. Et se ha la natura come secoda sua cau fa questo come suo superior ha conceduto. Ha etiam fua maiesta contra l'ordine de essa natura in molto suoi operati la grandezza fua dimonstrato, si nel fermar li celesti corsi, contra l'ordine natural suo, & li fiumi con/ tra il suo corso ritornando. Come nel uecchio testamen to si legge, che piu uolte in simel modo fece. Et simelme te nel nouo contra la liberta de natura, fanando, illumi/ nando, & refuscitando. Iqual tutti mirandi & stupendi effetti ali sensi nostri sono sta pur manisestati. Et se in queste corporee cose tanto abondantemente la potentía diuina se ne ha dimonstrato, molto maggiormente sa/ ranno stati li operati suoi de spirito, che piu conformi/ ta a sua deita hanno, come e l'angelica natura la prodution de la spiritual anima, el sagramento de la Messa & la diuina gratia che a sua uolunta como li piace consen te & da le qual tutte uere sublime sustantie da esso sol Iddio diuenute, no possono per sua dignita alocchio hu mano per la sua incapacita farsi uedere, & maggiormen te la supprema uision diuina, non e, & non se puol dal

human occhio effere ueduta, ma si bene alíquo modo a la humana & deuotamente che in spirito al grande Id dío ha sua proportione, si lassa dolce & suauemete di gu stare, & spiritualmente contemplando & meditando la gradezza de questo suo Iddio divien de lui bona cogni tione & uisione, & simelmente per le potentie de l'anima de spiritual inuisibil sustantie che con quelle bona consimilitudine hanno, in spirito se uedeno & felice & sua/ uemente degustano, come a simel spiritual suggetti per natura sua cosi se concede, che sia da questí tanto mol/ tiplicati ueri successi pur in certa noticia de l'essere uero che l'anima nel corpo ui ci sia, senza laquale, & la diui, na gratia, & sua gloría mancaría, & luniuerso tutto sup fluo in ordenato & in fruttuolo codutto faria, nel qual maligno & manifesto errore, li ben catolici credeti incor rer no poleno, p la diuina gra in loro confirmata, & cosi efficacemente el gratioso & pietoso Iddio sia persuaso, che ne la mente de tutti si christiani soi del necessario lu me & gratía sua in qsta uera credulita de la essentia ani male siano sufficientemente in questo necessa rio credere ben illuminati, co el qual diuin lume la christiana Res ligione in gran fantimonia de uita come deue uiueria, & al sol conservarsi lanima procurería, da la qual tutto el bene & male operar depende, & per che piu le male che le bone operation come se uede soprabonda no. Dano grande dubitation che questo necessario de lanima, non uoler credere, in gran moltitudine in que sto errar mancando, declinati siano, come per li molti manisesti effetti de tanti deffettiui falimenti pur per fermo

fermo si uede el grande uicioso uiuere de moltiplici infideli che non da altro che dal denegar che la im/ mortal anima non sia. Et fino al morir suo in tal per uerlo eretico uiuer de mal impeggio per questo falso suo credere licentiosamente ogni gran male fanno, non dubitando doppo el morir suo , ne de pena , ne supplitio alcuno, non ui essendo come fanno el sugetto del patire. Et se al fin del uiuer suo fanno pur qual/ che dimonstratione de christiana religione, con falacia fanno per non scoprire la perfidia sua ne la qual con uien che cosi morino, come per diuina iustitia se con uene che la uita sua con el morir se concordi. Et per non esser in questo tanto dir de loro piu tedioso fazo fine a questo salubre ultimo trattato. Et se in molta abondantía de dire son transcorso, el sopra abondarmi de spirito che non tanto pensaua de fare, estato causa. Et ueramente il diuin spiraculo in questo in si ha interposto, perho che a questo mio non sapere. questo tanto non me se conuenía. Et se nel finir de queste quatro operette mie cosi bon cocluder succiede. el medemo a me e accaduto quello che ale nozze de lo architeclino per el diuin primo miraculofo operar de Iddio, nel finir del couiuio, el buono uin de aqua produsse, cosi etiam io de cosi suaue & dolce uino ine briato, prima nella produttion del primo libro de la necessaria dilettion diuina, esta esposto quel piu me// glio per el diuin ausilio mi fu concesso . Et nel secondo etia per la cosolata uita de pace. Et simelmente del con ueniente a Iddio deprecare & orare, questo spiritual in K iii

ebriamento che da Iddio fa inspirato, estato al meglio si ha potuto diffiniendo concluso. Et ultimate in questo ultimo quel tanto che alla Christiana fede per sua sustantia se conuiene. Et se da laqua che son io, così uil cosa, un suaue bon uino esta dedutto, non e mio ma de quel Christo che alhora quel suo primo miraculo fece, el qual a quelli che sua maiesta piace, se ben in sua gratia non susse, destina a grande cose operare, accio da tutti ben cognito sia la summa postentia sua, el qual efficacemente persuado che de questa sua gratia ame de questo spiritual scriuere conceduta per uniuersal bisogno simelmente per li bisognosi in suo giouamento sia.

### cachacala taqui lo FINIS, nol cub an altra basala cacha , ann al multarq canar con ada calaigi ab im

equity for a rangement of their foliated on applicate of

queste quatro operate me coli bon socipale incriale, el medemo a une e accadiro quello cue ale norre de la architectino per el dinia primo microsioso operat

Nel primo capitulo lo esordio con el proponimento de quanto se ha atrattare e sta descripto.

N el secondo la deisica produttione si celeste come mondana se discriue con lo interuento de li tre diuini attributi con li qual el composito de lhuomo a sua simi glianza sece & per lui tutti si creati corpi sua creation hano & shuomo come mediatore de spirito & de carne in queste tre sustantie susiste.

Nel terzo de la infusa anima da Iddio nel human corpo produtta per sublime cosa ha tutte qual se uo/glia corpi dominatrice a laqual come de spirito nulla corruptione ui si da & come da Iddio produtta sempre, e permanente.

Nel quarto capítulo per uerificar che l'anima nel Corpo sia per uilta del corpo suo che a tutti si altri per sua natura inferior sono ha bisognato per el composito suo de lanima questo corpo molto piu de si altri nobilitare & se talle essentia animale non ui susse ne la gratia ne la gloria diuina ui se concederia.

Nel quinto Capitulo come li puri corpi sono da la natura molto piu auantazati de quello, e el puro hu mano & simelmente si conclude che la grandezza sua come spiritual da Iddio dependente non si pol ne ani chilar ne alcuna corruption dare.

K iiii

Nel sesto Capitulo nel quale se destingue li operamenti corporei che da simplice natura uengono & de spiritual etiam operati che da l'anima dependono per li qual che lanima sia se conclude senza la qual molti inconuenienti sariano sta dedutti.

Nel septimo Capitulo de la forma del corpo da las nima receputi tota in toto & que dat esse rei la qual per non esser uisibile per cio el maligno in credulo per questo non dubiti la causa e designata che bene per loperar de lanima per le potentie sue se fanno manis feste & per la contraria sua pugna del spirito che con la carne sempre combatta etiam se denota.

Nel ottauo Capítulo come la líbera uolunta aliquando al bene & al male se unisse dal quale operar e cognito in che el fine suo destinato sia & se ali original diuini regolamenti con el mortal peccato contra fanno ogni spiritual summo bene destrutto & anichi lato se sanno.

Nel nono Capítulo come per el uoler de natural cose sapere con facilita se aquistano & simelmente & meglio de se spiritual saranno hauendo per obietto el suo Iddio dal quale per el benesicio de lanima grande operation ha fatto el che tutto per ultimo sine in sua deita se conuien terminare.

K H

Nel decimo Capitulo nel quale se afferma che se la/ nima non fusse ne premio ne pena ne diuina iustitia ne prouidentia fua in efiftentia faria & la uolunta humana da la qual el bene & male depende questa soa ranta le berta con inconuenientia feria la quale pur prima potentia de lanima & con questa el summo Iddio con uío lentia a dar a lanima & pena & premio come li piace e uiolentata vil arlium peuminongor auminirabilisor ter compolita & l'eripta ad edificationem Orthodo y xorum & in effdem multa spinenalia pracepta re / uciendo cómenta ad beacquiucadom nibiles in els el? fe quod parar nel bashim, uel feardal un aliquod propress ad supplicationem bonorum diclum opus fculum calcographia imprimendum concellimus, ad laudem & glorium on inpotentis Dai, parris Donni. ni nostri lelu Christi Saluatoria nostri, cui sit hanor & gloría in fecula feculorum, Amen. Darum Venetiis in nofitro premarchali palatio Auno a falure Christiana M D XXXII. Die XXIX Immanii.

Purcolanus Can.

Nifismo ardifes di framparens far frampar quefts operetta aut frampara da altri menderfi nelli luochi & terre del noftro Domínio fotz co le pene come nel brene appare.



TIERONYMVS QVIRINVS MI feratione diuina Patriarcha Venetiarum Dal matieque primas universis & singulis Christi fidelibus presentes nostras literas legentibus et audien tibus Salutem in Domino sempiternam quia supra, scriptum opusculum diuisum in quatuor tractatibus uulgari sermone scriptum diligenter inspeximus & considerauimus cognouimus qualta fuisse laudabili ter composita & scripta ad edificationem Orthodo/ xorum & in eisdem multa spiritualia præcepta re/ uerendo comenta ad bene uiuendum nihilop in eis el/ se quod pariat uel heresim, uel scandalum aliquod, propterea ad supplicationem bonorum dictum opu/ sculum calcographis imprimendum concessimus, ad laudem & gloriam omnipotentis Dei, patris Dominí nostrí lesu Christí Saluatoris nostri, cui sit honor & gloría in secula seculorum, Amen. Datum Venetiis in nostro patriarchali palatio Anno a salute Christiana M' D XXXII. Die XXIX Ianuarii.

Puteolanus Can.

Nísuno ardisca di stampar ne far stampar questa operetta aut stampata da altri uendersi nelli luochi & terre del nostro Dominio soto to le pene come nel breue appare.



## #

#### Registrum.

### A B C D E F G H I K. Tutti sono quaderni.

In Vineggia per Zuanantonio & li fratelli di Nicolini da Sabio MDXXXII. nel mele di Zugno. A II C D R P G H. I I. Turn form quindenni

In Vineggia per Zuanauromo & li fraccii.

di Nicolini & Sabin ALO XXXII.

A A L & James

Total Control of the Control of the



